

исторія РУССКОЙ ЦЕРКВИ.

\$ 4298

PREEKOL HEEKBIL

7 8

## **ИСТОРІЯ**РУССКОЙ ЦЕРКВИ.

MAKAPIA,

ЕПИСКОПА ВИННИЦКАГО.

TOM'S.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ВЪ ТИПОГРАФІИ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ.

1857.



RITOTOH

PACCEOU MEREBH.

Отъ С. Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать позволяется. Ноября 13 дня 1856 года.

LACREST

Цензоръ Архимандрить Кирилль.





предисловів.

Въ 1846 году я издалъ въ свътъ «Исторію Христіанства въ Россіи до равноапостольнаго князя Владиміра, какъ введеніе въ исторію Русской Церкви». Нынѣ, съ Божіею помощію, приступаю къ изданію самой «Исторіи Русской Церкви». Эта исторія естественно начинается тамъ, гдѣ окончилось введеніе въ нее, и находится съ нимъ въ непосредственной связи. Буду ли имѣть возможность продолжить и довершить предпринятый мною трудъ, требующій, по самому свойству своему, многолѣтнихъ и напряженныхъ занятій, — одинъ Богъ вѣдаетъ. Во всякомъ случаѣ считаю нужнымъ объяснить читателямъ тотъ планъ, какому я слѣдовалъ и намѣренъ слѣдовать въ моей исторіи, и обозначить тѣ источники, какими доселѣ пользовался.

T. I.

Ball ST

Планъ Русской церковной исторіи обнимаєть собою двоякое ея разд'єленіє: одно по времени, другое по предмету. Въ первомъ отношеніи планъ долженъ показать, какіе періоды и отдълы періодовъ различаєть авторъ въ исторіи Русской Церкви; въ посл'єднемъ — долженъ опред'єлить, съ какихъ сторонъ будетъ обозр'єваєма Русская Церковь во вс'є эти періоды и отд'єлы, — сл'єдовательно на сколько главъ подразд'єлится каждый отд'єль и въ какомъ порядк'є одна за другою будутъ сл'єдовать самыя главы.

Русская Церковь есть только часть Церкви восточной, православно-каоолической. Съ этою Церковію она всегда, со времени происхожденія своего и донынѣ, сохраняла и сохраняетъ самое полное внутреннее единеніе, содержа одну и ту же православную вѣру, одни и тѣ же существенныя священнодѣйствія, одни и тѣ же основные каноны и постановленія. Но, разсматриваемая во внѣшнемъ своемъ отношеніи къ Церкви восточной-каоолической, Русская Церковь въ продолженіе вѣковъ представляется въ трехъ различныхъ видахъ: сначала — какъ Церковь, находящаяся въ совершенной зависимости отъ Церкви константинопольской, одной изъ самостоятельныхъ отраслей Церкви вселенской; потомъ — какъ Церковь, посте-

пенно пріобрѣтающая, съ согласія константинопольскаго патріарха, самостоятельность; наконець — какъ самостоятельная отрасль Церкви вселенской въ ряду другихъ православныхъ патріархатовъ. Соотвѣтственно этому въ исторіи Русской Церкви можно различать три періода: первый — періодъ совершенной зависимости ея отъ константинопольскаго патріарха (988—1240); второй — періодъ постепеннаго перехода ея отъ этой зависимости къ самостоятельности (1249—1589); третій — періодъ ея самостоятельности (съ 1589 г.). Первый періодъ, по отличительному характеру его въ нашей церковной исторіи, можно назвать Греческимъ или Византійскимъ, второй — Греко-Русскимъ, третій — Русскимъ.

Въ первый періодъ Церковь Русская была какбы одною изь греческих в митрополій, подчиненных в константинопольскому патріарху, и находилась точно въ такой же зависимости отъ него, какъ и всв эти митрополіи. Патріархъ самъ, съ состоящимъ при немъ соборомъ, безъ всякаго участія со стороны русскихъ князей и іерарховъ, и избиралъ, и поставлялъ для Россіи митрополитовъ, управляя чрезъ нихъ Русскою Церковію, и притомъ избиралъ и поставлялъ почти изключительно изъ Грековъ, такъ что въ числъ 22-хъ нашихъ тогдашнихъ первосвятителей быль только одинь Русскій (Ефремь), поставленный самимъ патріархомъ, проживавшій, впрочемъ, предъ рукоположеніемъ въ санъ епископа въ одной изъ константинопольскихъ же обителей ('). Во весь этотъ періодъ, продолжавшійся около двухъ съ половиною в'єковъ, было въ Русской Церкви только два случая самостоятельниго

избранія митрополитовъ: первый, во дни В. Кн. Ярослава, когда, по вол'в его, соборомъ русскихъ еписконовъ избранъ и поставленъ былъ для Россіи митрополитъ Иларіонъ, родомъ Русскій; вторый случай, еще болье замьчательный, во дни В. Кн. Изяслава, когда точно такимъ же образомъ избранъ и поставленъ былъ для Россіи митрополитомъ другой Россіянинъ, по имени Климентъ Смолятичь. Эти-то два случая, бывшіе какбы провозвістниками будущей самостоятельности Русской Церкви, и можно положить гранями для разделенія настоящаго періода на частные отдёлы, которыхъ, следовательно, будетъ три: отвля первый - отъ перваго нашего митрополита св. Михаила до избранія митрополита Иларіона (988 — 1051); отдъл второй — отъ митрополита Иларіона до избранія митрополита Климента Смолятича (1051 — 1147); отвых третій — отъ митрополита Климента Смолятича до начала втораго періода или до митрополита Кирилла ІІ (1147 — 1240). Всѣ эти три отдѣла перваго періода нашей церковной исторіи мы и предлагаемъ теперь на судъ публики въ издаваемыхъ нами трехъ томахъ.

Во второй періодъ зависимость Русской Церкви отъ константинопольскаго патріаршаго престола постепенно ослаб'євала, уступая м'єсто бол'є и бол'є возникавшей ея самостоятельности. Началось тімть, что послі нашествія Монголовъ на Россію и разоренія Кіева, когда кіевскій митрополить Іосифъ, родомъ Грекъ, погибъ безъ в'єсти, знаменитый князь галицкій Даніилъ самъ избралъ для Россіи митрополита изъ русскихъ же іерарховъ Кирилла ІІ, — и патріархъ, къ которому былъ посланъ для постав-

ленія новоизбранный, уже и сколько леть управлявшій Русскою митрополіею, въ первый разъ согласился на такое избраніе (2). Послѣ этой первой уступки со стороны Цареградскаго патріарха, какой прежде не бывало, въ исторіи постепеннаго ослабленія зависимости отъ него Русской Церкви можно различать два частные періода или отдъла. Впродолжение перваго, со времени митрополита Кирилла II до митрополита св. Іоны (ок. 1243 — 1448), патріархъ уступалъ Русской Церкви или Русскимъ князьямъ только право избранія для Россіи митрополитовъ изъ Русскихъ же пастырей: такъ избраны были, после Кирилла II, св. Петръ, св. Алексій, Михаилъ или Митяй и въ замънъ его Пименъ, наконецъ св. Іона. Но и эту уступку патріархъ ділаль только по временамъ, а иногда, по прежнему, самъ продолжалъ не только поставлять, но и избирать для Россіи митрополитовъ изъ Грековъ, или южныхъ Славянъ, какъ избраны имъ были: Максимъ, св. Өеогностъ, св. Кипріанъ, св. Фотій и Исидоръ. Въ самой Русской Церкви быль только одинъ случай, когда соборъ южно-русскихъ епископовъ, по волъ Дитовскаго князя Витовта, не только избралъ, но и поставилъ, вопреки воль патріарха, особаго митрополита для Литовско-русскихъ епархії, Григорія Самвлака (въ 1416 г.). Русскіе князья, сознавая свое могущество и власть, иногда не соглашались принимать на Русскую митрополію поставленныхъ патріархомъ первосвятителей, а иногда и, принявъ, удаляли ихъ съ каоедры, или даже заключали подъ стражу, какъ извъстно изъ исторіи Кипріана, Пимена и Исидора. Вообще во всё это время зависимость Русской Церкви отъ Константинопольскаго патріарха хотя значительно уменьшилась, сравнительно съ прежнимъ, отчасти даже съ со-

a

гласія на то самого патріарха, по еще существовала на дълъ (de facto). Въ продолжение втораго частнаго періода или отд вла, со времени митрополита Іоны до митрополита и потомъ перваго патріарха Русскаго Іова (1448—1589), патріархъ Константинопольскій уступаль Русской Церкви, разд'влившейся тогда уже на дв'в митрополіи — восточную и западную, не только право избранія, но, по крайней мъръ для восточной митрополіи, и право поставленія Русскихъ митрополитовъ, и уступалъ не по временамъ только, а постоянно. Онъ не участвоваль болбе въ избраніи первосвятителей ни для западной, ни для восточной Русской митрополіи. Но на западів, избравъ митрополита сами, иногда отправляли его для поставленія въ Копстантинополь, иногда же поставляли и соборомъ собственныхъ епископовъ, только не иначе, какъ послѣ предварительнаго соизволенія на то патріарха. Единственный случай, когда патріархъ, по повельнію Султана, поставиль для западно-русской митрополіи митрополита Спиридона, безъ согласія Литовскаго короля и епископовъ, остался безъ успѣха: Спиридонъ не былъ принятъ ни королемъ, ни епископами и скончался въ заточеніи. А въ восточной Россіи митрополить и избираемь и поставляемь быль постоянно соборомъ отечественныхъ іерарховъ, съ согласія великаго князя, безъ всякаго сношенія съ Константинопольскимъ патріархомъ, которому только впослідствіи давали иногда знать о новопоставленномъ архипастырф, испрашивая ему патріаршаго благословенія. Во все это время ни въ восточной, ни въ западной Россіи не было ни одного митрополита изъ Грековъ, а всѣ митрополиты были Русскіе, или изр'єдка Литвины. И если въ западной Русской митрополіи зависимость отъ Цареградскаго цатріарха отчасти сохранялась еще на дѣлѣ (de facto), то въ митрополіи восточной она оставалась только въ теоріи (de jure), а на дѣлѣ уже не существовала.

Въ третій и последній періодъ, въ который Церковь Русская сделалась совершенно независимою отъ Константинопольскаго патріарха и самостоятельною въ собственномъ управленіи, рѣзко различаются два частивишіе періода или отділа. Первый — періодъ патріаршества (1589 - 1721), когда она находилась подъ верховною властію одного собственнаго первосвятителя, носившаго титулъ патріарха и пользовалась самостоятельностію еще не на всемъ своемъ пространствъ: такъ какъ Русскій патріархъ управляль одною восточною половиною Русской Церкви, а западная, хотя и меньшая по объему, оставалась до времени (до 1686 г.) въ подчинении Цареградскому первосвятителю и продолжала жить отдёльною жизпію. Второй — періодъ св. Сунода (съ 1721 г.), когда Русская Церковь начала управляться постояннымъ соборомъ изъ отечественныхъ іерарховъ, облеченнымъ властію прежняго Русскаго патріарха, и является самостоятельною уже на всемъ своемъ пространствъ не только въ восточной, но и въ западной своей половинъ, соединившихся нераздъльно.

Такимъ образомъ въ основаніе всёхъ періодовъ нашей церковной исторіи мы полагаемъ одну главную идею, которою пропикаются они и связуются въ одно стройное цёлое, такъ что первый періодъ представляется какбы преддверіемъ или приготовленіемъ ко второму, второй приготовленіемъ и переходомъ къ третьему и каждый послёдующій — живымъ слёдствіемъ своего предыдущаго.

Переходя къ вопросу: съ какихъ сторонъ должна быть обозрѣваема Русская Церковь во всѣ, означенные нами, періоды и отдълы періодовъ, возмемъ самое понятіе о Русской Церкви и разложимъ его на части. Русская Церковь, какъ и всякая другая, есть прежде всего общество лицъ, в врующихъ въ Господа І. Христа, состоящее изъ богоучрежденной ісрархіи и паствы. Это общество всегда пользовалось и пользуется богодарованными средствами для достиженія своей ціли: ученіемь, богослуженіемъ и управленіемъ, а вм'єсть разными правами и преимуществами, какія получало отъ гражданской отечественной власти. Это общество имбетъ свою упль — воспитаніе людей въ въръ и благочестии и приготовление ихъ къ въчной жизни. Наконецъ, это общество, какъ церковь частная и православная, могло имъть и имъло отношенія къ другимъ церквамъ и религіознымъ обществамъ, православнымъ и неправославнымъ. Итакъ Русская Церковь во все продолжение ея исторической жизни можетъ быть разсматриваема съ четырехъ сторонъ: а) со стороны лицъ, ее составляющихъ, т. е. іерархіи и паствы; б) со стороны средствъ, какими она пользовалась, т. е. ея ученія, богослуженія и управленія, равно какъ правъ и преимуществъ; в) со стороны ея цъли, т. е. въры и нравственности ея чадъ; г) наконецъ, со стороны ея визшнихъ отношеній къ другимъ церквамъ и обществамъ религіознымъ. Слъд. въ каждомъ отдъль могутъ быть следующія главы: глава первая о состояніи іерархіи и паствы, глава вторая о состояніи церковнаго просв'єщенія и ученія, глава третья о состояніи богослуженія, глава четвертая о состояніи церковнаго управленія, равно какъ правъ и преимуществъ духовенства, глава пятая о состояніи втры и нравствен-

ности Христіанъ, глава шестая о внёшнихъ отношеніяхъ Церкви.

Но сказать, чтобы въ такомъ именно порядкъ слъдовали эти главы одна за другою во вст отделы Русской церковной исторіи, мы не можемъ; напротивъ, думаемъ, что порядокъ главъ въ разные отдёлы долженъ быть различенъ: потому что въ каждое время естественно обращать внимание на события важнейшия, замечательнейшия, которыя имели вліяціе и на другія событія, потомъ уже останавливаться на событіяхъ не столько замічательныхъ, второстепенныхъ, — а такія событія, важныя и менфе важныя, въ разные періоды могутъ быть разнаго рода н относиться къ разнымъ сторонамъ церковной жизни. Въ одно время, на-примъръ, могло развиваться и процвътать въ нашей Церкви преимущественно богослужение, въ другое — ученіе и т. п. Слід. въ одинъ періодъ надобно будетъ изобразить прежде состояние богослужения, въ другой — состояніе ученія, въ третій — состояніе управленія. Словомъ: порядокъ главъ въ каждомъ отдълъ періодовъ долженъ опредъляться порядкомъ и относительною важностію самыхъ событій изображаемаго времени. Равнымъ образомъ нельзя сказать, чтобы число главъ въ каждомъ отдель было ни больше, ни меньше, какъ определенное шесть, и чтобы и которыя изъ означенныхъ главъ, по обилію или даже по свойству предметовъ, не могли иногда выдёлять изъ себя новыя главы. Такъ въ первомъ отдълъ перваго періода нашей церковной исторіи, когда монашество у насъ едва только начиналось и было почти не замътно, мы помъстили свъдънія о немъ въ главь о состояніи віры и нравственности Христіанъ, — главі предпоследней. Но во второмъ и третьемъ отделе того же пе-

Botat

ріода, когда монашество въ Русскої Церкви начало процвітать съ особенною силою и сословіе иноковъ образовало собою цільнії, весьма замітный классъ нашего духовенства, мы сказали о нашихъ св. обителяхъ въ особой главъ и ноставили эту главу на второмъ мість вслідъ за главою объ іерархіи и паствъ. Не стісняясь, такимъ образомъ, пи порядкомъ, ни числомъ главъ въ разные отдільн періодовъ, Русская церковная исторія можетъ представить въ своихъ картинахъ боліве естественности и разнообразія, боліве жизни.

II.

Источники, которыми мы пользовались при начертаніи нашей церковной исторіи въ ел первый періодъ, довольно мпогочисленны и разнообразны, хотя ни въ томъ, ни въ другомъ отношеніи не могутъ сравняться съ источниками для двухъ послѣдующихъ періодовъ. Источники эти можно раздѣлить на два разряда. Къ первому принадлежатъ сказанія о томъ времени, ко второму — самые памятники того времени.

Сказанія подраздъляются на обшія и частныя, льтописи и монографіи: льтописи касаются болье или менье нашей церковной исторіи вообще и говорять о разныхъ церковныхъ произшествіяхъ; монографіи повыствуютъ только о частныхъ лицахъ, о частныхъ событіяхъ Церкви.

Въ ряду *лътописей* первое мѣсто занимаютъ по праву наши *отпечественныя*, составляющія самый главный источ-

никъ всей нашей исторіи, церковной и гражданской, а потомъ уже слёдуютъ лётописи иностранныя.

Объ отечественных льтописяхъ, на сколько онъ имъють отношение къ разсматриваемому нами періоду, можемъ, следуя новейшимъ изысканіямъ и соображеніямъ, думать: а) что онъ велись еще въ XI, даже въ X в. разными лицами современными, но неизв'єстными по имени, и въ разныхъ мѣстахъ Россіи — Кіевѣ, Новгородѣ и на Волыни; б) что въ концѣ XI и въ началѣ XII в. инокъ кіево-печерскаго монастыря Несторъ воспользовался нізкоторыми изъ этихъ древнихъ лътописей, заимствуя изъ нихъ известія передко безъ всякой перемены, дополниль ихъ новыми свёдёніями изъ разныхъ другихъ источниковъ, соединилъ ихъ въ одно стройное целое и далъ въ своей «повъсти временныхъ лътъ» образецъ для подражанія послідующимъ літописцамъ; в) что и послі Нестора въ продолжение XII и въ первой половинъ XIII в. льтописи продолжаемы были у насъ безъименными современниками въ разныхъ мъстахъ — въ Кіевъ, Суздалъ и Новгородъ; г) что всъ эти льтописи, какъ бывшіл до Нестора, такъ и его собственная, и писациыя послѣ него, до насъ не дошли въ своемъ первопачальномъ видь; д) наконецъ, что вст дошедшіе до насъ списки лътописей нашихъ суть не что иное, какъ сборники, составленные въ последствии на основании временника Несторова и другихъ утраченныхъ первоначальныхъ лѣтописей (3). Обращаясь къ этимъ дошедшимъ до насъ лѣтописнымъ сборникамъ, которыми будемъ пользоваться, мы должны положить между ними различие. Один изъ нихъ болье древни, и составлены, по всей въроятности, въ XIII и отнюдь не позже XIV віка. Это — 1) літопись Кіевская, продол-

женная до 1200 г. и Волынская — до 1292 г., сохранившіяся вмість въ такъ называемомъ Ипатьевскомъ спискъ XIV — XV в.; 2) летопись Суздальская, доведенная до 1305 г. и сохранившаяся въ Лаврентіевскомъ спискъ 1377 г.; 3) наконецъ, лътопись первая Новгородская, доведенная до 1333 г. и сохранившаяся въ Сунодальномъ спискъ первой половины XIV въка: не упоминаемъ о ихъ позднейшихъ спискахъ. При ближайшемъ сличении означенныхъ літописей между собою оказывается, что всів онв содержать въ себв одинь и тоть же тексть летописи Несторовой съ небольшими отличіями, а потомъ лѣтопись Кіевская предлагаеть въ разныхъ містахъ только сокращеніе первопачальной Кіевской літописи съ дополненіями изъ первоначальной Суздальской и Новгородской; лътопись Суздальская есть такъ же въ ифкоторыхъ мфстахъ только сокращеніе древнійшей Суздальской съ дополненіями изъ древней Кіевской и Новгородской; летопись первая Новгородская представляетъ краткій сводъ древнихъ Новгородскихъ сказаній съ немногими дополненіями изъ льтописи Суздальской и Кіевской. Къ этимъ тремъ льтописямъ можетъ быть присоединенъ «льтописецъ Переяславля-Суздальскаго», однородный съ лътописью Суздальскою-Лаврентіевскою, но отличающійся отъ цея нькоторыми подробностями и изложениемъ: онъ, какъ догадываются, составленъ въ началѣ XIII в., хотя сохранился въ спискъ XV въка. Всъ эти дошедшіе до насъ древніе льтописные сборники заслуживають, разумьется, при здравой исторической критикъ, необходимой и здъсь, нашего преимущественнаго довърія: потому что а) всь они составлены, несомитино, на основании первоначальныхъ льтописей, писанпыхъ современниками, и иногда очевид-

цами событій; б) всь передають тексть первоначальныхъ автописей большею частію безъ всякой перемвны, такъ что мы часто читаемъ въ этихъ сборпикахъ живой разсказъ первыхъ летописцевъ, современниковъ описываемыхъ событій, со всеми его естественными пріемами и оборотами рѣчи; в) въ этихъ сборникахъ мы отнюдь не замъчаемъ, чтобы составители ихъ позволяли себъ распространять древнія пов'єствованія своими собственцыми догадками и многословными разглагольствіями (4). Нельзя сказать всего того же о нашихъ позднейшихъ летописныхъ сборникахъ, явившихся въ XV, XVI, даже въ XVII и XVIII стольтіяхъ, каковы: 1) льтописи Новгородскія: вторая, третья и четвертая, 2) Софійская, 3) Воскресенская, 4) Никонова, 5) Степенная книга, 6) Сводъ летописей Татищева съ отрывкомъ такъ-называемой Іоакимовой лътописи и друг. То несомивнио, что составители и этихъ поздивникъ сборниковъ (мы имвемъ въ виду собственно первый періодъ нашей церковной исторіи) могли пользоваться, а ибкоторые и пользовались первоначальными лбтописями, для насъ потерянными, изъ которыхъ иногда передають извъстія даже съ большею полнотою, нежели сборники древніе, нами поименованные, пользовались такъ же и разными другими достов врными источниками (5). И потому весьма несправедливо повторять, будто Татищевъ или авторъ Степенной книги, Никоновой лѣтоциси и другой подобной, сами выдумывають событія и передають басни, когда разсказываютъ что нибудь такое, чего нътъ въ боле древнихъ, сохранившихся спискахъ летописей. Но, съ другой стороны, несомивнио и то, что составители поздивищихъ льтописныхъ сборниковъ большею частію передають древнія извістія собственными словами, слід.

не съ буквальною точностію, и не выдумывая цёлыхъ событій и разсказовъ, стараются иногда разцв'ячивать готовые разсказы своимъ воображеніемъ, преувеличеніями, многоглаголаніемъ, иногда позволяютъ себъ догадки, впадаютъ, по недоразумѣнію и неосмотрительности, въ погрѣшности и противорѣчія сами съ собою и съ древними л'втописями, иногда даже искажають, нам'вренно или ненамъренно, подлинные древніе документы (6). Пользоваться такими льтописными сборниками, безъ сомивнія, надобно со всею осмотрительностію и съ самою разборчивою и благоразумною критикою. Что касается, въ частности, до такъ-называемой Іоакимовой літописи: то, судя по первой половин в сохранившагося отрывка, она дошла до насъ въ сборникъ начала XVIII въка, а судя по второй половинъ, составлена, въроятно, на основании какой либо древивінней Новгородской літописи, для насъ потерянной, и сообщаеть извъстія о началь христіанства въ Россіи довольно вфроятныя, какъ по ходу событій, о которыхъ повествуетъ, такъ и потому, что некоторыя изъ этихъ извъстій оправдываются другими древними свидьтельствами. Но чтобы она была написана первымъ Новгородскимъ епископомъ Іоакимомъ Корсуняницомъ или чтобы она сохранилась до насъ безъ изминеній, — доказать невозможно, и считать сказанія ея болбе, нежели только в вроятными, было бы несправедливо ( $^{7}$ ).

Извѣстія иностранных лѣтописей о нашихъ церковныхъ событіяхъ перваго періода весьма кратки и немногочисленны, однакожъ заслуживаютъ вниманія. Разумѣемъ: 1) извѣстія лѣтописцевъ ХІ в., съ одной стороны, Византійскихъ: Георгія Кедрина (ок. 1057), Іоанна Скилиты Курополата (ок. 1081), а съ другой — западныхъ: Дит-

мара (976 — 1018), Адама Бременскаго (ок. 1080) и современнаго св. Владиміру монаха Адемара, приводимаго Нарушевичемъ (8): при всей краткости своей эти извъстія важны, какъ современныя; 2) извъстія лътописцевъ XII—XIII въка: Византійскаго — Іоанна Зонары (ок. 1118), и западныхъ — Гельмольда († 1170), Саксона Грамматика († 1204), Кадлубка († 1223), Арабскаго — Ел-макина (1223—1302), такъ же весьма краткія, но имъющія цъну потому, что почерпнуты изъ источниковъ не-Русскихъ, а стороннихъ (9); 3) извъстія лътописцевъ XV и XVI в. — Польскихъ: Длугоша (1480), Меховиты (1523), Кромера (1589), Стрыйковскаго (ок. 1582) и другихъ, пользовавшихся не только своими, но и Русскими источниками (10).

Къ монографіямъ, которыя мы имѣли подъ руками при начертаніи настоящаго періода церковлой исторіи, относятся:

Житія Святых, жившихъ въ то время, и похвалы имъ, — источникъ весьма обширный и весьма важный. Житія эти и похвалы, какъ и наши лѣтописи, раздѣляются на древнія и поздиѣйшія. Древнія суть: а) похвала св. князю Владиміру, составленная пресвитеромъ Иларіономъ прежде половины ХІ в.; б) похвала тому же равно-апостольному князю и житіе его, написанныя миихомъ Іаковомъ, по всей вѣроятности, во второй половинѣ ХІ в.; в) сказаніе о убіеніи св. мучениковъ Бориса и Глѣба, — того же мниха Іакова; г) житіе св. мучениковъ Бориса и Глѣба, составленное преп. Несторомъ въ концѣ ХІ или въ началѣ ХІІ вѣка; д) житіе преп. Өеодосія Печерскаго, составленное тѣмъ же Несторомъ; е) житіе преп. Антонія Римлянина, написанное ученикомъ сго Андреемъ около половины ХІІ в.; ж) житія многихъ преп. Кіево-печерскихъ

подвижниковъ, изложенныя въ посланіяхъ св. Симона, епископа Владимірскаго, и черноризца Поликарпа въ первой половинѣ XIII в.; з) житіе преп. Авраамія Смоленскаго, написанное ученикомъ его Ефремомъ въ то же время: обстоятельные о всыхы этихы житіяхы, какы относящихся къ области нашей духовной литературы перваго періода, объ ихъ составъ, разныхъ спискахъ, редакціяхъ и достовърности, мы будемъ имъть случай говорить въ самой нашей исторіи. — Изъ поздивишихъ, писанныхъ по преимуществу въ XVI в., поименуемъ житія преподобныхъ и святыхъ: а) Авраамія Ростовскаго, б) Ефрема Новоторжскаго, в) Леонтія Ростовскаго, г) Исаін Ростовскаго, д) Никиты Новгородскаго, е) Іоанна Новгородскаго, ж) Никитыстолиника Переяславскаго, з) Всеволода князя Псковскаго, и) Константина князя Муромскаго и чадъ его, і) князя Андрея Боголюбскаго, к) Ефросиніи Полоцкой, л) Ефросинін Суздальской, м) Варлаама Хутынскаго, н) Петра и Ефросиніи Муромскихъ: въ числѣ этихъ житій нѣкоторыя, подобно поздивишимъ нашимъ лътописямъ, не мало искажены многословіемъ, преувеличеніями, даже несообразностями историческими и противор в чіями, какъ увидимъ въ своемъ мъстъ.

Каталоги Русских витрополитов и епископов. Таковы: а) роспись Новгородских владыкъ, составленная въ исходъ XVI в., б) каталогъ Кіевскихъ митрополитовъ, составленный Захаріею Копыстенскимъ въ первой четверти XVII в., в) такой же каталогъ, составленный св. Димитріемъ Ростовскимъ къ концу XVII в. въ двоякомъ видъ: краткомъ и общирномъ; г) каталогъ всъхъ Россійскихъ архіереевъ, составленный въ первой половинъ XVIII в., и извъстный подъ именемъ Московскаго (14); д) каталогъ

нашихъ митрополитовъ, помъщенный въ книгъ Кульчинскаго: Specimen ecclesiae Ruthenicae (162 — 242, Romae 1733), е) такой же каталогъ, напечатанный въ книгъ Лекеня: Oriens Christianus (t. 1, 1261—1281, Paris. 1740). Впрочемъ всъ эти каталоги, явившіеся уже въ позднъйншее время, не чужды произвольныхъ догадокъ, ошибокъ и ипогда очень важныхъ разногласій между собою; а потому не вполнъ заслуживаютъ довъріе и должны быть, гдъ только возможно, повъряемы древними лътописями.

Сказанія о частных событіях и учрежденіях Церкви. И именно: а) сказапіе о зачалѣ Кіево-печерскаго монастыря, приписываемое преп. Нестору; б) о созданіи и освящении Десятинной церкви, встръчающееся въ прологъ XIII в.; в) о созданіи и освященіи Кіево-Софійскаго собора, — въ прологѣ XIII — XIV в.; г) о созданіи и освященіи Кіевской церкви св. Георгія, — въ такомъ же древнемъ прологъ; д) о перенесеніи мощей Святителя Николая, Муръ-Ликійскаго чудотворца, равно какъ о чудъ, совершенномъ имъ въ Кіевѣ надъ утонувшимъ младенцемъ, — сказанія современныя, хотя и дошедшія въ позднихъ спискахъ; е) отдёльныя повёсти о явленіи чудотворныхъ иконъ: Знаменія Пресв. Богородицы въ Новгородь, Божія Матери Өеодоровской, Святителя Николая — Зарайской, Святителя Николая на Липнѣ въ Новгородѣ и др. Списки этихъ повъстей и сказаній будутъ указаны въ своемъ мъстъ.

**Памятники** перваго періода нашей церковной исторіи, которые служать для насъ источниками свёдёній обънемь, суть вещественные и письменные.

Вещественные памятники — это болье или менье сохранившеся отъ того времени: Св. Храмы. Каковы: а) соборъ Спасскій Черниговскій, б) Кіево-Софійскій, в) Новгородскій Софійскій, г) Кіево-Михайловскій, д) Михайловская церковь въ Выдубицкомъ монастырь, е) церкви — Св. Благовьщенія Пресв. Богородицы, св. Николая, св. Іоанна Предтечи на Опокахъ, Петропавловская на Синичей горь, Архангела Михаила на Прусской улиць — въ Новгородь; ж) церковь Спасская въ бывшемъ Спасскомъ монастырь близъ Полоцка, з) Георгіевская въ Старой Ладогь, и) Покровская въ бывшемъ Боголюбовь, і) Успенскій и Димитріевскій соборы, во Владимірь на Клязьмь, к) соборъ Спасскій въ Переяславль Зальсскомъ и друг.

Св. иконы, кресты, сосуды и вообще церковная утварь. Наприм'єръ: а) иконы Всемилостиваго Спаса и Божіей Матери, принесенныя еще св. Владиміромъ изъ Херсоня; б) иконы Божіей Матери: Кіево-печерская, Смоленская, Владимірская, Боголюбская, Знаменія, Өеодоровская; в) иконы Святителя Николая: именуемаго Мокрымъ, явившаяся на островь Липнъ въ Новгородь, Зарайская; г) кресты: преп. Марка гробокопателя, преп. Ефросиніи Полоцкой, Новгородского арх. Антонія, преп. Варлаама Хутынскаго; д) иконы и кресты, изображенные мозаикою и ствнописью на ствнахъ храмовъ Кіево-Софійскаго, Кіево-Михайловскаго, Дмитріевскаго-Владимірскаго, Спасскаго близъ Полоцка, Георгіевскаго въ Старой Ладогь; е) сосуды преп. Антонія Римлянина; ж) полное облаченіс Святителя Новгородскаго Никиты и его посохъ; з) мантія Святителя Новгородскаго Іоапна и облаченіе преп. Варлаама Хутынскаго.

Письменные памятники — двоякаго рода: одни запечат. твы авторитетомъ церковнымъ или гражданскимъ и

им вли характеръ оффиціальности, другіе не им вли этого авторитета и оффиціальности.

Памятники перваго рода:

Священныя и богослужебныя книги, писанныя въ то время: Евангелія, Апостолы, Псалтири, Служебники, Минеи, Стихирари, Октоихи и другія, равно какъ службы, вновь составленныя нашимъ отечественнымъ святымъ: кн. Владиміру, Борису и Гльбу, преп. Оеодосію Печерскому.

Акты и грамоты наших килзей и пастырей: а) церковные уставы великихъ князей: Владиміра и Ярослава и удільныхъ: Всеволода и Святослава Новгородскихъ и Ростислава Смоленскаго, б) жалованныя грамоты: князя Мстислава Юрьевскому Новгородскому монастырю и князя Всеволода Новгородской церкви св. Іоанна Предтечи на Опокахъ, в) грамоты: преп. Антонія Римлянина и Варла-ама Хутынскаго основаннымъ ими монастырямъ.

Оффиціальныя посланія или опредъленія іерархово: а) посланіе Константинопольскаго патріарха Луки Хрисоверга къ великому князю Андрею Боголюбскому; б) посланіе Константинопольскаго патріарха Германа къ нашему митрополиту Кириллу; в) посланіе папы Григорія VII къ нашему великому князю Изяславу; г) церковное правило нашего митрополита Іоанна ІІ къ Іакову черноризцу; д) каноническіе отвъты Нифонта и другихъ Новгородскихъ пастырей іеромонаху Кирику; е) постановленіе Новгородскаго архіепископа Иліи съ Бългородскимъ епископомъ и другія.

Памятники втораго рода:

Сочиненія всёхъ вообще нашихъ пастырей того времени, относящіяся къ нашей духовной литературі: митрополита Иларіона, Новгородскаго епископа Луки Жидяты, преи. Өеодосія Печерскаго, игумена Даніила, епископа Туровскаго Кирилла и прочихъ.

Переводы духовныхъ книгъ, переписанные тогда для домашняго употреблепія върующихъ. Каковы: Лъствица преп. Іоанна Лъствичника, Пантекты Антіоха, житія святыхъ, поученія св. Отцевъ Церкви, толкованія на книги Св. Писанія, Сборпикъ Святославовъ и под.

Ограничиваемся здёсь почти однимъ перечнемъ источковъ, которые были доступны намъ при составленіи настоящей исторіи: потому что подробнёе намъ еще придется говорить о многихъ изъ нихъ въ самой исторіи или въ примѣчаніяхъ къ ней. Большая часть этихъ источниковъ доселё не издана въ печати, а остается въ рукописяхъ. Къ счастію мы имѣли возможность, какъ увидятъ читатели изъ нашихъ указаній, пользоваться болѣе или менѣе рукописями нѣсколькихъ библіотекъ и особенно двухъ изъ числа важпѣйшихъ въ нашемъ отечествѣ: Софійской-Новгородской и Румянцевскаго Музеума. Для многихъ и весьма многихъ, которымъ по обстоятельствамъ неудобенъ, или даже невозможенъ доступъ къ этимъ драгоцѣннымъ рукописямъ, мы не скупились дѣлать изъ нихъ подлинныя выписки и извлеченія въ нашихъ примѣчаніяхъ.

Стараясь постоянно, гдѣ только возможно, основываться на источникахъ коренныхъ и первоначальныхъ, мы однакожъ не отказывались по временамъ обращаться къ сочиненіямъ нашихъ новѣйшихъ писателей и принимали въ соображеніе все, что находили для себя пужнымъ и полезнымъ въ почтенныхъ историческихъ трудахъ: Н. М. Карамзина, М. П. Погодина, С. М. Соловьева, преосвященнаго митрополита Евгенія, преосвященнаго епи-

скопа Филарета, Гг. Неволина, Фундуклея, Срезневскаго, Горскаго, Снегирева, Доброхотова и другихъ, равно какъ въ изданіяхъ нашихъ ученыхъ Императорскихъ обществъ: Академіи Наукъ, Археологическаго и преимущественно Московскаго Историческаго.

Не богать источниками первый періодъ нашей церковной исторіи сравнительно съ періодами ея послідующими; не богатъ онъ и происшествіями, особенно великими, ръзкими, многосложными. Но надобно помнить, что то было время только первыхъ стольтій Русской Церкви, что она была тогда и по пространству и по значенію совсёмъ не то, чёмъ мало по малу сдёлалась въ послёдствіи, была не бол'ве, какъ одною изъ митрополій Цареградскаго патріарха. Кто сталъ бы требовать, чтобы жизнь младенца и дитяти отличалась такою же кипучею даятельностію или такими же эрълыми предпріятіями и поступками, какъ жизнь юноши или мужа? За то, съ другой стороны, чти отдалените отъ насъ событія этого начальнаго періода нашей исторіи, тімъ они привлекательние для нашего ума и сердца, какъ бы ни казались иногда незначительными: здёсь каждый памятникъ, хотя бы не вполнё уцълъвшій, каждое сказаніе, каждый намекъ льтописи дороги для изследователя. И мы надеемся, что читатели простять намъ, если, подчиняясь столь естественному влеченію къ священной старинь, мы заботились не проронить ни одного изъ такихъ сказаній и намековъ, не пройти молчаніемъ ни одного изъ этихъ памятниковъ; напротивъ съ любовію останавливались на нихъ, и тамъ, гдъ

нельзя было, при недостаткѣ данныхъ, сказать что нибудь рѣшительное и несомиѣнное, высказывали, по крайней мѣрѣ, свои догадки, мнѣнія, соображенія.

Молимъ Господа, да благословитъ Онъ начало нашего труда, предпринятаго во славу Его святаго имени, и да подастъ намъ силы и средства докончить начатое!

ИСТОРІЯ

HASTHCKON AVXOBHON AKAJEMIN.

## РУССКОЙ ЦЕРКВІ

ВЪ ПЕРІОДЪ СОВЕРПІЕННОЙ ЗАВИСИМОСТИ ЕЯ ОТЪ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКАГО ПАТРІАРХА.

988 — 1240.

отдълъ І.

СОСТОЯНІЕ РУССКОЙ ЦЕРКВИ ОТЪ ПЕРВАГО ЕЯ МИТРОПОЛИТА СВ. МИХАИЛА ДО ИЗБРАНІЯ МИТРОПОЛИТА ИЛАРІОНА.

988 - 1051.

Великимъ благодъяніемъ Божіимъ для Россіи было уже самое обращеніе къ Христіанству великаго князя Владиміра. Онъ принялъ св. Въру не прежде, какъ предварительно испытавъ разныя въры и глубоко убъдившись въ превосходствъ ел предъ всъми другими; принялъ не иначе, какъ послъ неоднократнаго совъщанія съ представителями своего народа и по ихъ единодушному согласію; принялъ именно съ востока — отъ Церкви Греческой, которая одна только сохраняла тогда во всей чистотъ православіе и древнее благочестіе, одна только могла сообщить намъ Слово Божіе на нашемъ родномъ языкъ, одна могла передать намъ и остатки древняго Христіанскаго просвъщенія, находившагося въ ней, по крайней мъръ, на высшей степени, нежели во всъхъ другихъ стра-

нахъ Европы  $\binom{12}{2}$ . Какихъ плодовъ нельзя было ожидать отъ столько сластливаго обращенія!

Тъмъ болъе мы должны благодарить Господа за то, что Онъ, предъизбравъ и приготовивъ такимъ образомъ великаго князя нашего Владиміра быть просвътителемъ Россіи, продолжилъ жизнь его на много лътъ († 1015), и далъ ему возможность оправдать свое высокое призваніе; что преемникомъ ему предназначилъ быть мудрому и ревностно-благочестивому сыну его Ярославу, котораго также благословилъ долговременною жизнію († 1054), и что эти два царствованія, обнимающія собою болье полустольтія, послужили самымъ благопріятнымъ временемъ для прочнаго насажденія у насъ вфры Христовой. Въ то и другое царствованіе, по особенному устроенію Промысла, Россія вся, почти непрерывно, находилась подъ властію одного государя, хотя еще съ самаго начала въ нее введена была такъ-называемая система удъловъ. Оба эти монарха пользовались величайшимъ уваженіемъ въ глазахъ своихъ подданныхъ, и имъли на нихъ сильное нравственное вліяніе. Внутреннее состояніе Россіи и внѣшнія отношенія ея къ другимъ государствамъ были тогда гораздо лучше, нежели во весь последующій періодъ ея древней исторіи. Римскіе первосвященники хотя пытались уже насадить въ Россіи свое исповеданіе, но не достигали ни мальйшаго успьха, встрычая пламенное противодыйствие со стороны греческихъ проповъдниковъ, призванныхъ по желанію самаго князя и народа, и со стороны Русскихъ, показывавшихъ явное сочувствіе къ проповъди православія.

Посреди такихъ-то обстоятельствъ положено, въ собственномъ смыслъ, основание Русской Церкви, основание твердое и глубокое, остающееся непоколебимымъ донынъ.

## ГЛАВА І.

ПЕРВОНАЧАЛЬНЫЕ ПРЕДЪЛЫ РУССКОЙ ЦЕРКВИ И ЕЯ ПЕРВАЯ ІЕРАРХІЯ.

Нъть сомивнія, что еще во дни равноапостольнаго князя Владиміра св. в ра Христова содвлалась господствующею на всемъ пространствъ тогдашней Россіи, и юная Церковь Русская считала уже чадъ своихъ во всъхъ предълахъ юнаго Русскаго царства. «Онъ заповъдалъ, пишетъ пресвитеръ Иларіонъ, по всей земль своей креститься во имя Отца, и Сына, и Св. Духа, чтобы открыто и громогласно славилось во всёхъ городахъ имя святыя Троицы, и всѣ были Христіанами: малые и великіе, рабы и свободные, юные и старые, болре и простые, богатые и убогіе. И ни одинъ человікъ не противился его благочестивому повельнію; крестились, - если кто и не по любви, то изъ страха къ повелвшему: такъ какъ благовърје въ цемъ соединено было со властію. И въ одно время вся земля наша стала славить Христа со Отцемъ и Св. Духомъ. . . Онъ обратилъ отъ заблужденія идолопоклонства не одного челов вка, не десять городовъ, но всю область свою» (13). Точно также и другой изъ ближайшихъ къ тому времени свидътелей неоднократно повторяетъ, что св. князь «крестилъ всю землю Русскую отъ конца и до конца. . . , всю землю Русскую исторгъ изъ

устъ діавола и привелъ къ Богу..., всю землю Русскую и всё грады ел украсилъ святыми церквами..., и всюду раскопалъ идольскіе храмы и требища, всюду сокрушилъ идоловъ» (11). Чтобы поиять возможность всего этого, замётимъ пока, что просвётитель Россіи дёйствовалъ на своемъ поприщё не два или три года, а около 28 лётъ, и дёйствовалъ со всею апостольскою ревностію, — что Россія была тогда далеко не такъ общирна, какъ теперь, и не имёла ни столька городовъ, ни тёмъ болёе, столька жителей, сколько имёстъ нынё.

Другіе писатели, повторяя ту же мысль объ обращеніи всей земли Русской еще при св. Владимірі (15), сообщають и ніжоторыя подробности: называють сподручниковь нашего Равноапостола, содійствовавшихь ему въ великомъ ділі, обозначають міры дійствованія и дають возможность опреділить самыя міста, по крайней мірі, главныя, гді насаждена была тогда у насъ віра Христова. Постараемся здісь, для порядка повіствованія, припомнить, хотя со всею краткостію, сказанное нами въ своемъ місті объ этомъ предметі и изложимъ то, чего тамъ не сказано (16).

Окончательное просвѣщеніе Россіи св. Вѣрою во дни в. кн. Владиміра началось съ матери градовъ Русскихъ — Кієва. Здѣсь прежде всего приняли крещеніе дѣти Владиміра, потомъ бояре, наконецъ прочіе жители. Особенно замѣчательно въ обращеніи Кієвлянъ то, что они крестились всѣ до одного, и крестились безъ малѣйшаго сопротивленія, — чему столько удивлялся еще препод. Несторъ (17). Замѣчательны и самыя побужденія, расположившія ихъ къ принятію св. Вѣры: это, во-первыхъ, воля князя, который, назначивъ опредѣленный день для кре-

щенія жителей Кіева, повельль объявить по всему городу: «если кто не явится къ ръкъ. да будетъ мит противенъ». А во-вторыхъ — примъръ князя и бояръ: «еслибы не добръ быль новый законъ, разсуждали Кіевляне, князь и бояре не приняли бы его», - и съ радостію спѣщили на берегъ ръки, чтобы сподобиться св. таинства (18). Слабая дань прежней върви прежнимъ богамъ ограничилась только тъмъ, что суевърный народъ наканунъ своего крещенія, когда ниспровергаемы были идолы, тихо поплакалъ надъ участію главивійшаго изъ шихъ Перуна, подвергшагося крайнему поруганію. Кто быль крестителемь Кіевлянъ? Препод. Несторъ упоминаетъ при этомъ только о попахо корсунскихъ и царицыныхъ, т. е. пришедшихъ съ царевною Анною изъ Царьграда; но современный Владиміру писатель свидітельствуеть, что тогда пришель въ Россію именно епископъ греческій и обратилъ къ Христіанству самую средину страны (19). Польскіе историки прибавляють, что это быль епископь корсунскій, тоть самый, который крестиль прежде и Владиміра: дёло очень возможное, хотя и неизвестно, откуда заимствовано сказаніе о немъ (20). Арабскій писатель говорить вообще, что императоръ греческій Василій прислаль ко Владиміру епископовъ, которые наставили въ христіанской Вфрф и его самого и весь его народъ, а слъд. и Кіевлянъ: извъстіе тімь болье віроятное, что о епископахь при Владимір' упоминаютъ и препод. Несторъ и Иларіонъ (21). Наконецъ наши домашнія свидътельства, начиная съ XIII въка, прямо называютъ главнымъ дъйствователемъ при крещеніи всей Россіи митрополита Михаила (22).

Вслъдъ за Кіевомъ просвъщенъ св. Върою второй изъ главныхъ тогдашнихъ городовъ Русскихъ — Новгородъ

съ его окрестностями. Въ эти мѣста приходилъ (въ 990) благовѣствовать Христа Спасителя тотъ же первосвятитель Кіевскій Михаилъ съ шестью епископами, въ сопровожденіи Добрыни, дяди Владимірова и Корсунянина Анастаса. Но въ Новгородѣ уже не такъ, какъ въ Кіевѣ, дѣло обошлось не безъ сопротивленія, которое надлежало укрощать силою; и въ слѣдствіе первой проповѣди крестились только многіе, хотя въ предѣлѣ Новгородскомъ по городамъ и селамъ тогда же воздвигнуты были храмы, поставлены пастыри. Окончательно же утвердить въ Новгородѣ св. Вѣру суждено было Промысломъ первому Новгородскому епископу Іоакиму, который, прибывъ на свою паству, ниспровергъ остальныхъ идоловъ, и иѣлыя триднать восемь лѣтъ подвизался въ дѣлѣ своего пастырскаго служенія (23).

Посл'в Новгорода святитель Михаилъ посвтилъ (въ 991) съ своею проповъдію область Ростовскую, сопровождаемый четырьмя епископами, Добрынею и Анастасомъ. Ревностные благов встники крестили зд всь безчисленное множество людей, воздвигли многія церкви, рукоположили пресвитеровъ и діаконовъ, устроили клиръ, но не искоренили язычества (24). Въ самомъ Ростовъ, куда въ слъдующемъ году поставленъ былъ особый епископъ Өеодоръ, многіе еще не принимали крещенія, и были столько упорны и непріязненны къ архипастырю, что онъ, изнемогши въ борьбъ съ ихъ злобою, нашелся вынужденнымъ покинуть Ростовъ и скончался, въроятно, въ Суздаль, гдв досель почиваютъ его св. мощи. Преемникъ Өеодора Иларіонъ, прибывшій изъ Константинополя, такъ же послі напрасныхъ усилій покорить упорныхъ въръ оставилъ каоедру и возвратился въ отечество (25). Съ нѣкоторою вѣроятно-

стію можно допустить, что въ это же время явился въ Ростов' в съ пропов' дію св. Авраамій Ростовскій. Въ житіи его, которое встръчается въ разныхъ спискахъ, ясно говорится, что онъ дъйствоваль въ Ростовъ во дни Ростовскаго князя Бориса, когда въ Ростовъ были еще какіе-то низшіе князи, какъ бывало и въ другихъ городахъ при началъ Русскаго государства (26); дъйствовалъ при первомъ Ростовскомъ епископъ Осодоръ и преемникъ его Иларіонъ и имълъ сношеніе съ самимъ равноапостольнымъ княземъ Владиміромъ; говорится также, что когда Авраамій поселился близъ Ростова, тамъ еще целый конецъ Чудскій поклонялся каменному идолу Велеса, и что преподобный, съ помощію явившагося ему Іоанна Богослова, сокрушилъ этого идола, и хотя много потерпълъ отъ невърныхъ, по своими молитвами, наставленіями, терпъніемъ и благоразуміемъ мало по малу привлекъ всёхъ ихъ ко Христу отъ мала до велика  $(^{27})$ . Правда, въ настоящемъ житіи Авраамія встрфчаются значительныя несообразпости, которыя и расположили нікоторых вотносить время подвиговъ его то къ первой, то даже ко второй половинъ XII в. (<sup>28</sup>): представляется, напримѣръ, будто во дни Авраамія Ростовъ быль уже Владимірскою областію, будто Авраамій, оклеветацный предъ в. кн. Владиміромъ, вмёлъ съ нимъ спошеніе во Владимірѣ на Клязьмѣ; будто, когда Авраамій оправдался, св. князь устроилъ монастырь его своим монастыремъ, сделавъ его высшимъ всехъ обителей Ростовскихъ, даровалъ ему многія имѣнія, и будто Авраамій за труды свои удостоился получить имя архимандрита, которое становится извъстнымъ въ нашей Церкви не прежде XII въка. Но не трудно понять, какъ могли вкрасться въ житіе Авраамія всв такія несообразности. Оно составлено, судя по содержанію его, отнюдь не прежде, какъ послъ прославленія преподобнаго, т. е. послъ открытія мощей его, которое посл'єдовало уже во дни вел. кн. Владимірскаго Всеволода Юрьевича, внука Мономахова (1176—1212) (29). Удивительно ли, если чрезъ два столетія или даже и боле составитель житія, не довольно образованный, им'тя подъ руками, можетъ быть, самыя краткія письменныя изв'єстія о св. Авраамів и руководствуясь преимущественно устными о немъ преданіями, см'єшаль различіе времень и вообразиль, по простот'я своей, что городъ Владиміръ Кляземскій, который въ XIII в. быль уже действительно столицею великихъ князей и заключаль въ своей области Ростовъ, имвлъ такое же зпаченіе и во дни св. Владиміра, и что Аврааміевъ монастырь, считавшій уже въ XIII в. высщимъ всёхъ Ростовскихъ обителей и архимандріею, сділался такимъ монастыремъ еще при самомъ Авраамі в? Примвры подобнаго смвшенія временъ у насъ очень изв'єстны: л'єтописцы, жившіе при архіепископахъ Новгородскихъ, называли архіепископами и самыхъ первыхъ епископовъ Новгородскихъ (30). Что касается въ частности до наименованія Авраамія архимандритомъ: нътъ ничего невозможнаго, чтобы онъ возведенъ быль въ этотъ санъ епископомъ Иларіономъ. Пусть будетъ правда, что въ нашей отечественной Церкви до XII в. имя архимандрита не употреблялось, хотя преп. Несторъ въ житіи преп. Өеодосія Печерскаго и называетъ его этимъ именемъ (31): опо несомпънно употреблялось въ Церкви Греческой, — а Иларіонъ былъ Грекъ. Прибавимъ общее замъчаніе: если въ извъстномъ нынъ житіи преп. Авраамія Ростовскаго встрвчаются двоякаго рода показанія, изъкоторыхъ по однимъ, совершенно яснымъ, онъ дъйствовалъ

въ царствованіе св. Владиміра и сына его Бориса, при первыхъ Ростовскихъ епископахъ Өеодорѣ и Иларіонѣ, а по другимъ, только по умозаключенію, долженъ быть относимъ уже къ XII столѣтію: то почему же отдадимъ предпочтеніе не первымъ показаніямъ, по послѣднимъ, когда эти послѣднія легко могли вкрасться въ житіе по простотѣ и малообразованности сочинителя? Впрочемъ, считая только болѣе вѣроятнымъ, а отнюдь не несомнѣннымъ, что Авраамій жилъ при самомъ началѣ у насъ Христіанства, мы должны допустить, что или онъ обратилъ къ св. Вѣрѣ не всѣхъ жителей Ростова, или многіе пзъ нихъ, вскорѣ снова внали въ язычество: потому что, какъ увидимъ, во второй половинѣ XI вѣка третьему Ростовскому епископу Леонтію пришлось еще много бороться здѣсь съ закоренѣлыми язычниками.

Одновременно съ Ростовскою областію услышала проповідь Евангелія и страна Суздальская, входившая тогда въ составъ области Ростовской. Обитателямъ этой страны принесъ слово спасенія самъ равноапостольный князь Владиміръ, сопутствуемый двумя епископами, и имъль радость видъть, что всь они, подобно Кіевлянамъ, охотно принимали изъ устъ его благовъстіе и крестились. Восхищенный успъхомъ, св. князь, — прибавляютъ поздніе літописцы, -- въ память своего пребыванія здісь, заложиль на берегу Клязьмы городь, назваль его, по имени своему, Владиміромъ, и построилъ въ немъ деревянную церковь успенія Пресв. Богородицы. Это случилось въ 990 или 992 году (32). Въ подтверждение того, что св. Владиміръ точно посттиль землю Суздальскую по дъламъ въры, указываютъ на нъкоторые памятники пребыванія его здісь, сохранившіеся до поздидишаго времени (<sup>38</sup>). А сказаніе о заложеніи имъ города Владиміра на Клязьмѣ; слѣд. и о построеніи имъ Успенской церкви во Владимірѣ, признается нынѣ несправедливымъ, хотя, быть можетъ, безъ достаточныхъ основаній (<sup>34</sup>).

Можно думать, что св. В ра насаждена еще при св. Владимір'в во всёхъ тёхъ городахъ и областяхъ, которые онъ роздалъ дътямъ своимъ въ удълы, - и слъдовательно, кром'в Новгорода и Ростова, въ Полоцки, Турови, земли Древлянской, Владимірт Волынскомъ, Смоленскт, Псковъ, Луикь, Тмуторакани и въ предълахъ Муромскихъ (35). Это разделеніе Россіи на удёлы, отъ чего бы оно ни зависёло, по замъчанію нъкоторых в льтописей, было вмъсть мърою христіанскаго благоразумія: равноапостольный князь, отправляя детей своихъ подъ руководствомъ мудрыхъ пестуновъ въ разныя области государства, завъщевалъ каждому изънихъ заботиться объискоренени тамъ язычества и утвержденіи Христіанства. И князья-Христіане необходимо должны были имъть при себъ христіанскихъ пастырей и со дить для себя храмы, каждый въ своей резиденціи. А достигнувъ лѣтъ зрѣлыхъ, могли удобнѣе наблюдать за ходомт дигельской проповёди въ своихъ небольшихъ удёлахъ, сильнее действовать на язычниковъ собственнымъ примфромъ, и, кромф ревности по вфрф, стараться о просвещени ею своихъ подданныхъ уже и потому, чтобы тёснёе съ ними сблизиться (36). Историческія преданія, д'биствительно, и подтверждають, что св. Борисъ содъйствовалъ утвержденію Христіанства въ Ростовъ, Мстиславъ въ Тмуторакани, Судиславъ во Псковъ, Изяславъ въ Полоцкъ, и что св. Глъбъ, какъ только прибыль въ назначенный ему удёль, нёсколько разъ пытался просветить Муромцевъ св. Верою, хотя безъ успеха,

Сохранилось несомнънное свидътельство о насажденін тогда св. Віры во Курскь и его окрестностяхо. Древнъйшій нашъ льтописецъ повъствуетъ въ житіи препод. Өеодосія Печерскаго, что, по переселеніи родителей его изъ Васильева въ Курскъ (въ первой половинъ XI в.), Өеодосій, еще будучи отрокомъ, «хождаше въ церковь Божію по вся дни», и вскоръ «начатъ пещи просфоры и продаяти», - чёмъ и занимался болёе двухъ лётъ. Потомъ, когда мать благочестиваго отрока хотила отклонить его отъ любимаго занятія, онъ тайно «иде во инъ градъ не далече сущи, и обита у прозвутера, и далаше по обычаю дало свое». Отысканный матерію и возвращенный въ Курскъ, снова началъ во вся дни ходить въ церковь Божію, и своимъ смиреніемъ и покорностію заслужилъ любовь властелина града, такъ что этотъ властелинъ «поволѣ ему, яко да пребываетъ у его церкви». Значитъ, чристіанство уже существовало тогда и въ Курскъ, и въ сло предълахъ, а въ самомъ Курскъ была даже че одна церковь: правитель города имълъ для себя свою эсобую.

Апостольская ревность просвѣтителя Россіи простиралась и на новые города, которые основаль онъ по ръкамъ Деснь, Остеру, Трубежу, Суль и Стугнь. Населяя эти города Новгородскими Славянами, Кривичами, Чудью, Вотяками, св. князь старался утвердить между ними Христіанство (38).

О другихъ какихъ либо городахъ и областяхъ Русскихъ, гдѣ распространилась тогда св. Вѣра, подробныхъ свѣдѣній не сохранилось. Но можемъ ли сомнѣваться, чтобы, впродолженіе многолѣтней дѣятельности нашего Равиоапосто-

ла, осталось хотя одно мъсто въ Россіи, куда бы не проникала Евангельская проповёдь, - когда извёстно, что онъ посылаль проповъдника даже къ Болгарамъ волжскимъ и обратилъ ко Христу накоторыхъ изъ нихъ и четырехъ князей ихъ, принявшихъ крещение въ Киев (89), что онъ старался насадить Христіанство даже во глубин'я ствера, въ Біармін, на берегахъ Двины (40)? Можемъ ли сомивваться, когда тв же летописи уверяють насъ, что св. Владиміръ повелёль приводить на крещеніе людей по встьмо градамь и селамь, и что первосвятитель Михаиль, предпринимавшій путешествіе съ другими святителями сперва въ Новгородъ, потомъ Ростовъ, въ то же время обтекалъ съ проповідію и всю землю Русскую (41)? Только объ одинхъ Муромцахъ извъстно съ нъкоторою въроятностію, что они вовсе не приняли тогда Христіанства; но это было ихъ дёло, а св. Борисъ неоднократно пытался просвётить упорныхъ. Указываютъ еще на Вятичей, которые даже во дни препод. Нестора держались и вкоторых в обычаевъ языческихъ. Но Вятичи въ царствование св. Владимира еще не входили совершенно въ составъ русской державы: опи только платили дань нашимъ киязьямъ, а втеченіе всего XI въка продолжали управляться собственными князьями. Это и могло служить препятствіемъ для Русскаго духовецства къ распространению между ними Христіанской віры. Съ другой стороны, изъ словъ літописца строго не следуетъ, будто Вятичи всв даже въ его время оставались совершенными язычинками, и имъ дотолъ не было возвищено Евангеліе: потому что, и принявъ св. въру, многіе изъ нихъ, по грубости, могли сохранять древнія свои суевтрія, какъ нертдко поступали и другіе

новообращенные Христіане. Равнымъ образомъ и выраженіе св. Симона, епископа владимірскаго, что препод. Кукша «Вятичи крести» уже въ XII вѣкѣ, не значитъ того, будто Кукша крестилъ тогда всъхъ Вятичей, и прежде между ними вовсе не было Христіанъ. Нѣтъ, можемъ справедливо повторять слова пресвитера Иларіона, что въ Россіи еще при св. Владимірѣ «труба Апостольская и громъ свангельскій огласили всѣ города, и вся земля наша въ одно время стала славить Христа со Отцемъ и Св. Духомъ (42).

Сыну и преемнику Владиміра, Ярославу оставалось только утвердить и докошчить то, что начато было отцемъ. Ярославъ такъ дбиствительно и поступалъ, и на дъла его такъ смотръли сами современники. «Весьма добрымъ и върнымъ свидътелемъ твоего благовърія, -- говоритъ пресвитеръ Иларіонъ, обращаясь къ равноапостольному килзю, - служить сынь твой Георгій (Ярославь), котораго сотворилъ Господь преемникомъ по тебъ на престоль: онъ не нарушаеть твоихъ уставовъ, но утверждаетъ; не уменьшаетъ учрежденій твоего благов рія, но еще распространяетъ; не искажаетъ, но приводитъ въ порядокъ; опъ недоконченное тобою окончилъ, какъ Соломонъ предпріятія Давидовы». Въ чемъ же состояла д'ятельность Ярослава на пользу Церкви, объясняетъ препод. Несторъ: тогда какъ св. Владиміръ главнымъ образомъ заботился о распространеніи во всёхъ предёлахъ своихъ въры Христовой, - Ярославъ преимущественно занимался тімъ, чтобы увеличивать везді число храмовъ, умножать пресвитеровъ и клиръ, устроять монастыри, распространять книги и просв'вщение. Въ следствие этихъ-то меръ и пачала при немъ в ра Христіанская, по выраженію літонисца, плодиться и разширяться, и умножились Христіанскіе люди ( $^{43}$ ).

Впрочемъ, чтобы правильнѣе понимать повсемственное распространеніе Христіанства въ Россіи еще во дни св. Владиміра и Ярослава, необходимо сдѣлать иѣкоторыя замѣчанія.

Св. в ра, д в ствительно, распространилась тогда у насъ вездъ; но вездъ почти оставалось еще и язычество. только въ однихъмъстахъ болье, въ другихъменье, какъ видно изъ представленныхъ примъровъ. Въ Россіи, можно сказать, повторялось тогда то же, что, въ большомъ размърѣ, было въ предълахъ Римской имперін, когда императоръ Константинъ великій объявилъ Христіанскую в ру господствующею въ своемъ государствъ. Съ тъхъ поръ Христіанство сдёлалось торжествующимъ во всей Римской вселенной, и перазъ издаваемы были указы истреблять остатки язычества: и однакожъ не только въ четвертомъ, но и въ нятомъ, даже въ шестомъ въкъ оставались еще по мъстамъ язычники, которые имъли собственные храмы и открыто отправляли свои празднества (14). Явленіе совершенно естественное и неизбъжное: невозможно, чтобы въ какомъ либо пародъ вдругъ могли искорениться религіозныя в'врованія, которыя существовали, можетъ быть, цілые віки и тысящелітія, — чтобы всі люди легко отказались отъ тъхъ сердечныхъ убъжденій, которыя всосали они со млекомъ матери, на которыя привыкли смотръть, какъ на самыя священныя и драгоцънныя. Было это явленіе повсюду при введеніи Христіанской в'ьры: не удивительно, если оно повторилось и у цасъ.

Если обратимъ вниманіе на мѣста, гдѣ распространилась тогда св. вѣра въ нашемъ отечествѣ: то должны бу-

демъ сказать, что она распространилась болье на югъ Россін, чемъ на северо-востокть. И это очень естественно. На югь у насъ издавна были болье знакомы съ Христіанствомъ, нежели на сверв: тамъ происходили постоянныя сношенія съ Христіанскою Греціею и съ греческими поселеніями на берегахъ Чернаго моря; въ Кіев' веще во дни Аскольда и Дира многіе жители сами приняли св. Въру, а при Игоръ была уже соборная церковь св. Иліи; въ Кіевф постолнно жила и дфиствовала равноапостольная княгиня Ольга, тогда какъ другія міста своего государства, особенно дальнія, посіннала только на время (45). И во дни св. Владиміра Кіевъ былъ средоточіемъ государственной жизни, а югъ -- главнымъ поприщемъ ел развитія, откуда уже она разливалась въ прочія страны Россіи. Самъ Равноапостолъ жилъ и дъйствовалъ преимущественно здісь, и власть его была здісь гораздо сильние и обязательнъе для жителей, нежели, напримъръ, въ странъ Вятичей, платившихъ ему дань, по имъвшихъ собственнаго князя, — а тымь болье въ другихъ, болье отдаленныхъ областяхъ къ востоку и съверу. Къ этому присоединилось еще одно важное обстоятельство: на югь Россіи жители были почти исключительно Славяне, на съверовостокъ -- многіе не-Славяне. Первымъ легко было передать Евангельскую проповъдь: потому что давно уже существовало на славянскомъ языкѣ слово Божіе и совершалось Богослуженіе, и многіе изъ Славянъ болгарскихъ, съ дътства воспитанныхъ въ въръ Христовой, могли явиться здёсь лучшими ея проповёдниками. Но народы не-славянскаго племени, обитавшіе на сіверо-востокі Россіи, каковы: Весь — въ Ростовъ, Морома — въ Муромъ, трудно было наставить въ истинахъ Христіанства: кто могъ пайтись для нихъ проповъдникомъ? А между тъмъ на языкъ ихъ не были переведены ни кинги св. Писанія, ни кинги Богослужебныя.

Не всв, принявшіе тогда у насъ св. Ввру, приняли ее по любви, ивкоторые—только по страху къ повелвящему (т. е., в. ки. Владиміру), какъ свидвтельствуетъ Иларіонъ; не всв крестились охотно, ивкоторые — не охотно, какъ извъстно изъ примъра Новгородцевъ. Вирочемъ, какого либо упориаго сопротивленія свангельской проповъди, за исключеніемъ только двухъ городовъ, частію — Ростова и особенио Мурома, у насъ тогда не было. Тъмъ болье не было и не могло быть открытыхъ гоненій на Христіанъ, какія происходили въ предълахъ Римской имперіи въ три первые въка, и повторились во многихъ другихъ странахъ міра, при нервоначальномъ насажденія Христіанства. Ибо у насъ самъ великій князь и всв окружающіе его дъйствовали въ пользу св. Въры, и вооружаться на Христіанъ значило возставать противъ правительства.

Не всѣ, обращавшіеся тогда у пасъ ко Христу, поинмали важность той перемѣны, на которую рѣшались; не всѣ понимали достоинство новой Вѣры. Напротивъ, весьма многіе этого не поинмали, и крестились, какъ извѣстно изъ примѣра Кісвлянъ, только потому, что велѣно было креститься, — потому, что самъ великій князь и бояре его еще грежде крестились... И это явленіе совершенно неизбѣжно при обращеніи къ Христіанской вѣрѣ цѣлыхъ народовъ, особенно находящихся на визшей степени образованія. Такъ случалось прежде (<sup>16</sup>); такъ случается и имиѣ, при обращеніи дикарей американскихъ и многихъ язычниковъ и магометанъ въ предѣлахъ нашего отечества. Отъ того не удивительно, если многіе, крестившіеся у

насъ во дни св. Владиміра, носили, можетъ быть, только имя Христіанъ, а въ душѣ оставались язычниками; исполняли внѣшніе обряды св. Церкви, но сохраняли вмѣстѣ суевѣрія и обычаи своихъ отцевъ. Не удивительно, если нѣкоторые изъ подобныхъ Христіанъ могли съ теченіемъ времени, по какимъ либо обстоятельствамъ, даже вовсе отпасть отъ Церкви, снова сдѣлаться язычниками, какъ мы замѣтили уже касательно жителей Ростова. Только мало по малу, при распространеніи истиннаго просвѣщенія между этими новообратившимися Христіанами, могли искореняться въ нихъ языческія сусвѣрія и утверждаться вѣрованія Христіанскія.

Теперь отъ паствы обратимся къ пастырямъ или іерархіи. Надобно сознаться, что исторія пашей первой іерархіи довольно темпа и неопредълепна. Показація літописей и другихъ историческихъ памятниковъ въ пастоящемъ случать возбуждаютъ только разныя недоум виія и вопросы.

Самый главный изъэтихъ вопросовъ состоитъ въ слѣдующемъ: съ какого времени явились у насъ митрополиты? Со времени ли обращенія къ Христіанству Владиміра и крещенія всей земли Русской, или уже во дни Ярослава? Древньйшій нашъ льтописецъ не упоминаетъ о митрополитахъ Русскихъ до временъ Ярослава, и въ первый разъ говоритъ о митрополить Феопемить подъ 1038 годомъ. Изъ послъдующихъ льтописей и памятниковъ исторіи — одни выражаются, что Ярославъ митрополию устаєиль (47), и даже начинаютъ рядъ митрополитовъ Русскихъ съ Феопемита (48); а другіе, напротивъ, свидьтельствують, что митрополитъ поставленъ для Россіи еще въ 988 году, вдругъ послъ крещенія Россіи при Владимірь (49), и нередаютъ самыя име на нашихъ первыхъ митрополитовъ:

ГПНТБ СО АН СССР Г с. публ. изучнотехническая блоян тека

Михаила, Леонтія и Іоаппа, бывшихъ до Өеопемпта (56). Несмотря однакожъ на разноръчіе встхъ этихъ показаній, нынь не можетъ болье подлежать сомньнію, что митрополиты явились у насъ еще при св. Владимір в съ самаго основанія отечественной Церкви. Это подтверждается свидетельствами не только XV, но и XIII, и даже XI века ( $^{54}$ ), и притомъ свидътельствами, какъ отечественными. такъ и иностранными. Мнихъ Іаковъ, писавшій прежде Нестора, замівчаеть о св. Владимірів, что онъ світло праздноваль праздники Господскіе, и поставляль въ эти дни три трапезы: первую митрополиту и епископамъ съ прочимъ духовенствомъ, вторую — нищимъ и убогимъ, третью себъ и боярамъ своимъ (52). Дитмаръ, современинкъ Владиміровъ, повъствуетъ, что когда Болеславъ, король Польскій, овладель въ 1017 году Кіевомъ, - этого победителя торжественно встрвчалъ здвсь Кіевскій *архіспископо* (53): имя, которымъ дъйствительно, какъ скоро увидимъ, назывались тогда у насъ митрополиты. Въ частности о Михаиль, какъ первомъ Кіевскомъ митрополить, упоминаетъ церковный уставъ Владиміровъ въ спискѣ XIII вѣка (54); о митрополитъ Леонтіъ свидътельствуютъ его собственное сочиненіе, сохранившееся въ спискъ XIII — XIV въка, а также церковный уставъ Владиміровъ въ спискѣ XIII вѣка (55); наконецъ о митрополить Іоаннь ясно говорять подъ 1020 г. самъ препод. Несторъ въ житіи Бориса и Гліба, и другой, болье древній, сочинитель такого же житія св. Мучениковъ, мнихъ Іаковъ. Изъ этихъ-то двухъ житій и узнаемъ, что митрополитъ нашъ безразлично назывался и митрополитомъ, и архіепископомъ (56). Что же касается до молчанія препод. Нестора о трехъ первыхъ нашихъ митрополитахъ: это молчание ничего не доказываетъ. Онъ умолчалъ и о другихъ лицахъ и событіяхъ, которыя однакожъ несомнънно были (57). Притомъ Несторъ упоминаетъ во дни в. к. Владиміра о епископахъ, которые, собравшись однажды, предлагали ему совътъ казнить злодбевъ, — а подъ именемъ еписконовъ въ подобномъ случат Несторъ несомитино разумиль, какъ видпо изъ его же льтописи, не однихъ епископовъ въ строгомъ смысль, но вмьсть съ ними и митрополита (58). Что касается до выраженія некоторых в летописей: «Ярославъ митрополію устави», оно вовсе не значить, будто Ярославь установилъ, основалъ въ Русской Церкви митрополію, дотоль не существовавшую, какъвидно изътъхъ же самыхъ льтописей. Это выражение употребили Софійскій Временникъ и третья Новгородская летопись подъ 1037 г., а между тёмъ еще при введеніи въ Россію Христіанства сказали о Русскомъ митрополить Леонтів; употребиль также составитель Никоновой летописи подъ темъ же годомъ, сказавши гораздо прежде о всёхъ митрополитахъ, бывшихъ со времени основанія Русской Церкви, т. е. Михаиль, Леонтів и Іоаннь (59). Слово: «митрополія» у льтописцевъ означаетъ въ настоящемъ случай митрополитскую каоедральную церковь св. Софіи и при ней митрополитскій домъ, а слово «устави» значить «заложиль, основаль», какъ видно изъ словъ древнъйшаго нашего лътописца объ этомъ самомъ событіи (60). Если, наконецъ, въ одной изъ летописей и въ одномъ каталоге нашихъ митрополитовъ рядъ ихъ пачинается съ Өеопемпта: то очень понятно, почему. Составители каталога и літописи, вірно, основывались только на показаніяхъ препод. Нестора, а онъ не упомипаетъ ни объ одномъ Русскомъ митрополитъ до Оеопемпта.

Новое недоумине — то, кто быль первымъ нашимъ митрополитомъ: Михаилъ, или Леонтій? Одни літописи и памятники исторіи называють первымъ Михаила (61); другіе — Леоптія, а о Михаиль или совстить не упоминають, или даже поставляють его вторымь (62). Если смотрыть на эти свидетельства, какъ на свидетельства противорѣчащія и исключающія себя взаимно, и судить о достоинств в ихъ по ихъ относительной древности, - то предложеннаго вопроса ръшить нельзя: нотому что и о Михаиль, какъ первомъ Русскомъ митрополить, древныйшее сказаніе отпосится къ XIII віку, и о Леонтів — къ тому же самому вѣку  $(^{63})$ . Но дѣло въ томъ, что означенныя свидетельства вовсе иетъ нужды считать исключающими себя взаимно: ихъ удобно примирить. Справедливы и тв, которые называють первымъ Русскимъ митрополитомъ Михаила: потому что онъ былъ первый въ ряду главныхъ ісрарховъ, прибывшихъ къ намъ изъ Греціп еще при св. Владимір'в, и какъ епископъ Кіева, митрополіи (матери градовъ) Русской, могъ носить имя митрополита, хотя властію митрополита не пользовался: пбо подчиненныхъ ему епископій въ Россіи еще не существовало. Справедливы и другіе, называющіе первымъ Русскимъ митрополитомъ Леопа: потому что опъ первый раздълилъ Русскую Церковь на епархін, и такимъ образомъ явился въ ней первымъ митрополитомъ по власти (64). Показаніе же одной росписи Русскихъ первосвятителей, упомицающей сначала о Леонтів, какъ о первомъ митрополить, а потомъ уже о Михаиль, и относящейся къконцу XV или началу XVI въка, не заслуживаетъ вниманія: потому что эта роспись вообще не отличается ни хропологическою точностію, ни полнотою, ни достов врностію;

однихъ митрополитовъ ставитъ прежде ихъ предшественниковъ, другихъ вовсе опускаетъ, третьихъ, чужихъ или пеизвъстныхъ, присовокупляетъ къ песомивнио-Русскимъ (65). Должно присовокупить, что наиболье точныя свъдвнія о митрополить Михаиль могли сохраниться въ Кіевь, гдь онъ и преимущественно дъйствовалъ, и скончался. А потому мы должны уважить свидьтельство церковных синодиковъ Кіевскихъ, которые хотя дошли до насъ въ поздиихъ спискахъ, по, безъ всякаго сомнънія, были преемственно списываемы съ древивитихъ, и всв до одного начинають рядь нашихъ митрополитовъ именемъ Михаила, иногда называя его первоначальными (66). Тъмъ болье должиы уважить преданіе Кіево-печерской Лавры, что пзвъстныя, покоющіяся въ главномъ храмь ея, св. мощи суть мощи перваго митрополита Кіевскаго Михаила. Преданіе это могло сохраниться, въ-продолженіе в'ковъ, даже устно между благочестивыми иноками знаменитой обители, а еще удобиве въ той надписи, которая, по всей въроятности, отъ лътъ древнижъ постоянно находилась надъ ракою святителя, для отличія ея отъ всёхъ прочихъ. Изъ этой-то падписи узнаемъ, что первосвятитель скончался въ 992 году и погребенъ былъ въ Десятивной церкви; потомъ около 1103 года, при печерскомъ игуменъ Өеоктисть, мощи его, обрътенныя нетльяными, перенесены въ Антоніеву пещеру, а отсюда уже въ 1730 г., по Высочайшему указу, перепесены въ главную церковь Кіевской **Л**авры (<sup>67</sup>). <sup>5</sup>

Третій вопросъ — о лицѣ того Константинопольскаго патріарха, отъ котораго рукоположены были въ Россію первые два митрополнта, начавшіе собою рядъ пашихъ первосвятителей. Извѣстно, что нѣкоторые списки цер-

ковнаго устава Владимірова и почти всё наши летописи, какія только упоминають объ этихъ митрополитахъ, приводять ихъ къ намъ отъ патріарха Фотія, тогда какъ Фотій скончался за ціблое столітіе до крещенія в. к. Владиміра (68). Какъ смотръть на такое показаніе? Есть мньпіе, будто Фотій принимается въ настоящемъ случав, какъ лице типическое: Фотій былъ первымъ и самымъ жаркимъ защитникомъ православіл Церкви противъ нововведеній Христіанскаго запада, и въ то же время удержаль въ православіи юную Церковь Болгарскую, вытіснивъ изъ Болгаріи епископовъ папы. А потому имя Фотія въ IX, X и XI въкахъ сделалось на востокъ, и особенно между Славянами, какбы нарицательнымъ для означенія того духовенства, которое строго последовало Фотію въ дель веры. И значить, когда летописи наши говорять, что св. Владиміръ принялъ перваго митрополита для Россін отъ патріарха Фотія, он выражають этимъ только то, что нашъ князь принялъ изъ Греціи митрополита православнаго — отъ такого патріарха, или изъ среды того духовенства, которые твердо держались мыслей Фотія, знаменитаго защитника православія, и продолжали сопротивляться всёмъ незаконнымъ нововведеніямъ Римской Церкви (69). Но это митніе совершенно произвольно. При самомъ поверхностномъ чтеніи разсказа нашихъ лѣтописей, особенно Никоновой, о прибытін къ намъ первыхъ митрополитовъ отъ патріарха Фотія, легко убъдиться, что имя Фотія он' принимають не какъ имя нарицательное, а какъ имя собственное (70). И еслибы, точно, лѣтописцы наши принимали это имя за нарицательное; еслибы, употребляя его, они хотили только сказать, что первые митрополиты прибыли къ намъ отъ патріарха православна-

го: въ такомъ случав имъ надлежало бы не Михаила только или Леонтія, но и всёхъ последующихъ митрополитовъ нашихъ, считать присланными отъ того же патріарха Фотія, — чему, однакожъ, видимъ противное (71). Притомъ мысль о прибытіи къ памъ при св. Владимірь перваго митрополита отъ патріарха Фотія встръчается, по нашимъ памятникамъ, не въ XI и даже не въ XII въкъ, когда, по изложенному предположенію, имя этого патріарха считалось на востокъ какбы нарицательнымъ для православныхъ пастырей, а въ первый разъ къ концу XIII въка, и потомъ уже въ XV и XVI стольтіяхъ. Нътъ, сознаемся, что имя Фотія внесено здісь въ наши літописи по одной ошибкъ — безъ всякаго намъренія. И ошибка эта, самымъ незамътнымъ образомъ, могла произойти отъ того, что кто-пибудь смѣшалъ, по неосмотрительности, два крещенія Россіянъ: первое, бывшее во дни Аскольда и Дира (866), когда, точно, присланъ былъ къ намъ епископъ, а можетъ быть и архіспископъ или митрополитъ отъ Константинопольскаго патріарха Фотія (72), и другое крещеніе, посл'єдовавшее при Владимірії (988), когда такъ-же присланъ къ намъ митрополитъ отъ Константинопольскаго патріарха, только не Фотія. А довольно было допустить эту ошибку одному писателю XIII или XII въка, чтобы потомъ ее повторили все составители нашихъ летописей посл'ядующаго времени, переписывавшие обыкновенно целикомъ прежнія известія и не принимавшіе на себя труда пов'крять ихъ по другимъ источникамъ. Нын в можно уже безошибочно утверждать, что отнюдь не Фотій — патріархъ, какъ ни достопочтенно для насъ его имя, а патріархъ Николай Хрисоверго былъ основателемъ нашей іерархіи во дни равноапостольнаго князя Владиміра, и прислаль къ намъ первыхъ двухъ митрополитовъ, Михаила и за нимъ Леоптія  $(^{78})$ .

Габ находилась канедра первыхъ нашихъ митрополитовъ? Нъкоторыя лътописи и списки церковнаго устава Владимірова ясно выражаются, что св. князь приняль изъ Царяграда митрополита *Кіеву* (74), — между тымъ вторый нашъ митрополитъ Леонтій пазванъ въ надписи его сочиценія митрополитомъ Переяславля Русскаго, и самъ препод. Несторъ подъ 1089 г. зам'вчаетъ, что д'виствительпо — «бѣ прежде въ Переяславли митрополья» (75). Что же это значить? Всего в роятиве, двло было такъ: митрополиты наши, какъ главные іерархи Русской Церкви, естественно предназначались для столицы (митрополіи) Русскаго царства и присылаемы были изъ Царяграда въ Кіевъ. Но такъ какъ съ самаго начала не нашлось имъ въ Кіев'в приличиаго пом'єщенія, а въ Переяславл'є не подалеку отъ Кіева (въ 82 верстахъ) существовалъ уже готовый домъ и, можеть быть, весьма удобный для такой цели: то великій князь и отдаль имъ этоть домъ для жительства. Оттого, по словамъ Никоновой лътописи, «живяху множае тамо (въ Переяславлф) митрополиты кіевскіе и всея Россіи, и епископы поставляху тамо» (76), посъщая, разумъется, Кіевъ всякій разъ, — что, по близости, было весьма легко, - какъ только требовали обязанности архипастырскаго служенія. И это продолжалось до тъхъ поръ, пока в. к. Ярославъ не постронлъ въ Кіевъ Софійскаго канедральнаго собора и при немъ митрополитскаго дома, куда и переселились наши первосвятители. Въ семъ-то смысле Ярославъ, действительно, какъ выражаются ивкоторыя летописи, митрополію устави, т. е. уставиль въ Кіевъ, тогда какъ прежде она находилась въ

Переяславлѣ. Впрочемъ надобно замѣтить, что и по переселеніи нашихъ митрополитовъ въ Кіевъ, Переяславскій домъ оставался за ними, и нѣкоторые изъ шихъ даже въ послѣдствіи живали въ Переяславлѣ.

На сколько эпархій разділена была Церковь Русская съ самаго начала? Обыкновенно отв'ьчаютъ: на шесть, и ссылаются на свидътсльство Никоновой лътописи и Степенной Книги ("); но не совсемъ справедливо. Объ эти летописи, действительно, говорять, что въ 992 году вторый митрополить Кіевскій Леонтій поставиль епископовь: прежде всего въ Новгородъ, потомъ въ Черинговъ, Ростовъ, Владиміръ на Волыни, наконецъ въ Бългородъ, находившійся близъ Кіева (78), и сл'єдов. насчитывають по имени, со включеніемъ Кіевской, точно, шесть эпархій; по непосредственно же присовокупляють, что вмёстё съ тёмъ митрополить Леонтій и по иныма многима градома епископы постави (79). На какомъ же основании мы будемъ принимать одну половину свидетельства и отвергать другую? Скажемъ ли, что первая половина свидътельства этихъ позднихъ летописей подтверждается летописью древитишею, а последняя неть? Но мы знаемь, что оне обе равно не подтверждаются древнею летописью. Или сошлемся на то, что имена епископовъ не названныхъ здъсь эпархій вовсе намъ пеизвъстны, а названныхъ извъстны? Но по древней летописи такъ же неизвестны имена епископовъ и этихъ последнихъ эпархій, за исключеніемъ Новгородской. Если такъ, и мы однакожъ рѣшаемся довольствоваться въ своихъ извъстіяхъ о первыхъ нашихъ эпархіяхъ показаніями однихъ позднихъ лѣтописей, Никоновой и Степенной: то, по справедливости, мы должны принимать эти показапія сполна, и след. обязаны согласиться, что

не въ щести только поименованныхъ, но и въ нѣкоторыхъ другихъ городахъ основаны тогда у насъ эпархіи. Въ какихъ же именцо? Авторъ Степенной Книги отчасти объясиясть это діло. Онъ говорить, что разділеніе Русской Церкви на эпархіи происходило совм'єстно съ разд'єленіемъ Русскаго государства между сынами Владиміра, разсказываетъ, что равноапостольный князь совпщаль предварительно благій совъть съ митрополитомъ Леонтіемъ, ежебы раздилити ему землю русскую вт наслидіе сыновом в своим и устроити во градъх в епископы во исполненіе благочестія, и что потомъ, посылая каждаго изъ сыновъ своихъ въ назначенный ему удёль, заповедаль имъ болье всего заботиться объ утвержденіи Христіанской віры, и въ этомъ ділі совитосати со епископы (80). Итакъ не въ каждомъ ли удвлв у насъ открыта была тогда эпархія? По крайней мірь, о трехъ удблахъ: Новгородь, Ростовъ и Владиміръ волынскомъ, какъ мы видъли, ясно говорится, что въ нихъ учреждены еписконскія каоедры. Касательно трехъ другихъ удёловъ: Тмуторакани, Полоцка и Турова можемъ заключать то же самое съ въроятностію: ибо въ Тмуторакани упоминается, какъ уже существующая, эпархія въ последней четверти XI века (81), въ Полоцкѣ въ 1105 году (82), въ Туровѣ — въ 1114 г. и, в ролтно, даже въ начал ХІ в в при самомъ в. кн. Владимірі (83). Да и возможно ли допустить, чтобы такіе князья, каковы, на-приморъ, Мстиславъ тмутораканскій, Изяславъ и потомъ Брячиславъ полоцкіе, не имъли въ своихъ резиденціяхъ епископовъ, когда какой-нибудь Белгородъ и Черниговъ имели ихъ?... Въ остальныхъ удблахъ предполагавшіяся епископскія каоедры могли не утвердиться по разнымъ обстоятельствамъ: въ однихъ -

въ следствіе сопротивленія жителей принять Христіанство, какъ въ Муромъ; въ другихъ — въ слъдствіе соединенія извъстнаго удъла, въ церковномъ отпошении, съ сосъдственнымъ, какъ Пскова съ Новгородомъ (84); въ третьихъ въ следствіе вскоре последовавшей кончины князей и уничтоженія самыхъ уділовъ, какъ — въ Смоленскі, Луцкі и землѣ Древлянской (85). Съ другой стороны, если обратимъ вниманіе и на географическое положеніе изв'єстныхъ намъ по имени эпархій, открытыхъ при св. Владимірѣ: то опять придемъ къ мысли, что тогда, навърно, основаны были и другія эпархіи, по крайней мъръ, во дни Ярослава, который, действительно, повсюду умножаль духовенство, стараясь, чтобы въ землъ Русской болье и болье св. въра умножалась и разширялась (86). Вокругъ Кіева на небольшомъ пространствъ видимъ четыре эпархіи: Кіевскую, Черниговскую, Бългородскую и Владимірскую на Волыни; а на всемъ съверъ Россіи одну — Новгородскую; на всемъ востокъ — тоже одну — Ростовскую, и въ такой обширной странь, какова Русь червонная или Галицкая, не видимъ даже ни одной. В вроятно ли это? Скажемъ ли, что вблизи Кіева основано столько эпархій съ цілію особенною, именно съ тою, чтобы епископамъ ихъ удобне было собираться въ Кіевъ по вол'в митрополита или великаго князя (87)? Могло быть. Но если для подобной цъли учреждено тогда у насъ на извъстномъ пространствъ болье эпархій, нежели сколько требовалось: то могли ли не учредить ихъ для цёли болёе важной и существенной, — для того, чтобы не оставить цівлой какой-либо страны, только что просвещенной верою, безъ верховнаго пастыря? Потому естественно согласиться съ преданіемъ, что, если не во дни Владиміра, то во дни Ярослава

основаны были и въ Руси червонной двѣ эпархіи: Галицкая и Перемышльская, хотя извѣстія о шихъ наши лѣтописи не сообщаютъ ( $^{88}$ ). Правда, все сказанное нами не болѣе, какъ однѣ догадки, — но догадки, не чуждыя основаній, и то, по крайней мѣрѣ, достовѣрно, что не въ шести только, прямо назваиныхъ лѣтописями, но и  $65 \, dpy$ - $^2ux$ ъ городахъ поставлены были у насъ въ началѣ епископы.

Что касается, наконецъ, собственно до лицъ нашихъ первыхъ іерарховъ: то сведенія объ нихъ самыя скудныя. Изъ митрополитовъ Михаилъ священноначальствовалъ въ Русской Церкви четыре года, хотя при немъ она только-что устроялась (988 — 992); Леонтій — шестнадцать л'ьтъ (992—1008); Iоаннъ— двадцать восемь (1008— 1035); Өеопемптъ около пятнадцати (1035 — 1049). Первый быль родомъ Сиріанинъ, а по другимъ — Грекъ, отличался мудростію и высокимъ благочестіемъ; второй-Грекъ, и такъ же пастырь образованный и мудрый, какъ показываетъ его сочиненіе, написанное по гречески; о третьемъ и четвертомъ — ничего неизвъстно изъ лътописей, хотя и выдаются они обыкновенно за Грековъ (89). Михаилъ и Леонтій присланы были къ намъ, судя по современности, отъ константинопольскаго патріарха Николая Хрисоверга; Іоаннъ-отъ патріарха Сергія; Оеопемптъ - отъ патріарха Алексъя Студита. Изъ числа епископовъ нашихъ того времени не многіе извъстны даже по имени. Новгородскіе извъстны оба: Іоакимъ Корсунянинъ (992-1030) и Лука Жидята (1035—1059) (90); изъ ростовскихъ — толькодва: Оеодоръ (поставл. въ 992 г.) и Иларіонъ, бывшій его преемникомъ еще при св. Владимір'в и вскор'в оставившій свою паству; изъ черниговскихъ только одинъ:

Неофитъ (992); изъ владимірскихъ на Волыни — такъ же одинъ: Стефанъ (992), и изъ бългородскихъ одинъ: Никита (992) (91). Кто были родомъ всё эти архипастыри? О первыхъ епископахъ, присланныхъ къ намъ при св. Владимірь, въ такъ-называемой Іоакимовской льтописи замічено, будто они были изъ Славянъ Болгарскихъ (92): дело очень возможное! Прислать къ намъ такихъ епископовъ для первоначальнаго насажденія въры требовало Христіанское благоразуміе; найти для этого способныхъ людей между Болгарами было нетрудно: потому что въ Болгаріи значительно процвітали уже тогда и Христіанская в ра, и Христіанское просвъщеніе. Но признать за достовърное сказаніе летописи сомнительной не можемъ. Ростовскій епископъ Иларіонъ избранъ былъ изъ цареградскаго клира и вскорф возвратился въ Царьградъ, след., по всей въроятности, былъ Грекъ. Новгородскій Лука Жидята — вотъ первый русскій, удостоившійся святительскаго сана, по вол'в в. кн. Ярослава!

Прочіе духовные: священники, діаконы и причетники — были у насъ съ самаго начала изъ Грековъ и, вѣроятно, изъ Болгаръ и одни назывались царицыными, потому что пришли съ царевною Анною изъ Греціи, другіе Корсунскими, какъ прибывшіе изъ Корсуня (93). Но чрезъ нѣсколько лѣтъ, безъ сомнѣнія, начали появляться на этихъ церковныхъ степеняхъ и Русскіе: особенно умножились пресвитеры и попы при вел. кн. Ярославѣ. При нѣкоторыхъ церквахъ было по нѣскольку священниковъ подъ настоятельствомъ старѣйшаго: Десятиниую церковь, бывшую сначала самою главною въ Кіевѣ, св. Владиміръ поручилъ Анастасу Корсунянину, который называется иногда въ лѣтописяхъ протоіереемъ, и «попы Корсунскія

пристави служити въ ней». Въ Вышгородъ при деревянной церкви св. мученниковъ Бориса и Глъба митрополитъ Іоаннъ «постави попы и діаконы», и, повелъвъ имъ ежедневно совершать всъ церковныя службы, «постави имъ старъйшину». Даже въ селъ Берестовъ при церкви съ Апостоловъ были «попы многи» и между ними пресвитеръ (старъйшина?) Иларіонъ. При Вышгородской церкви во имя св. Василія, гдъ первоначально погребенъ былъ св. мученикъ Борисъ, упоминается понамарь, по оплошности котораго она и сгоръла (94).

## ГЛАВА II.

первые храмы въ россіи и состояніе богослуженія

Какъ только крестились Кіевляне, великій Князь повельть рубить въ Кіев<u>в церкви и ставить ихъ по мъстамъ, гдъ прежде стояли кумиры (95)</u>: мъра истинно благоразумная! Язычники, безъ сомнънія, привыкли считать эти мъста для себя священными, привыкли собираться на нихъ для поклоненія своимъ истуканамъ: теперь, приходя на тъ же мъста, по прежней привычкъ, Кіевляне должны были встръчать уже христіанскіе храмы, и естественно научались, забывая прежнихъ боговъ, поклоняться Богу истинному. Вслъдъ за распространеніемъ св. Въры изъ Кіева по всей Россіи, русскій Равноапостолъ спъшилъ устроять храмы Божіи и по другимъ градамъ и селамъ (96). Изъ числа этихъ, созданныхъ тогда въ нашемъ отечествъ, храмовъ, древнъйшія сказанія упоминаютъ по имени только о четырехъ.

Первая церковь, построенная св. Владиміромъ тотчась послѣ крещенія Кієвлянъ, была церковь св. Василія. Она замѣчательна уже и потому, что построена была самимъ вел. Княземъ и во имя его Ангела; построена на томъ самомъ холмѣ, гдѣ прежде во дни своего язычества тотъ же вел. Князь поставилъ Перуна и другихъ богатыхъ истукановъ, и куда приходилъ, вмѣстѣ съ своими

подданными, для совершенія идольскихъ требъ. Она находилась близь двора теремнаго великокняжескаго къ востоку, и, следовательно, по всей вероятности, служила въ начал' церковію придворною, въ которой молился самъ русскій Равноапостоль, а, можеть быть, считалась потому между церквами Кіева и главною или соборною, пока для этой цели не быль построень особый храмъ. Судя по обстоятельствамъ времени и образу ръчи препод. Автописца, можно полагать, что церковь св. Василія была первоначально деревяниая, но вскорт, какт не безт основанія догадываются, и едвали не самимъ же Владиміромъ построена изъ камия: потому что сохранившіеся остатки этой последней свидетельствують, что она, и по матеріаламъ, и по способу построенія своего, совершенно сходна съ другими каменными церквами, воздвигнутыми Владиміръ и Ярославомъ. По объему своему церковь св. Василія была очень не велика (25 аршинъ въ длину и 16 аршинъ съ 10 вершками въ ширину). Нынъ на древнемъ остаткъ ея существуетъ церковь Трехъ-святительская, въ которой кромъ основанія и нижней части стънъ, сохранилось отъ первоначальной церкви одно только узкое окно къ съверу въ алтарномъ притворъ (97).

Другую, и уже не деревянную, а каменную и великолъпную церковь воздвигъ Владиміръ во имя пресв. Богородицы. Мъсто новой церкви онъ избралъ такъ же вблизи своего двора теремнаго къ югозападу, и именно мъсто, орошенное кровію первыхъ двухъ христіанскихъ мучениковъ на Руси, Варяговъ Өеодора и Іоанна, вкусившихъ смерть во дни Владимірова язычества. Основанная въ 989 году, съ благословенія митрополита Михаила, церковь эта строилась впродолженіе семи лътъ мастерами, нарочно вызванными изъ Греціи, которые, в роятно, тогда же перестроили, по волъ вел. Князя, и церковь Васильевскую (98). Въ 996 году, когда храмъ пресв. Богородицы быль окончень и освящень, царственный храмоздатель торжественно вознесъ въ немъ, подобно Соломону (З Царст. 8, 22 и след.), молитву къ Богу, сказавъ: «Господи Боже! Призри съ небеси и виждь, и посъти виноградъ свой, и утверди то, что насадила десцица Твоя, - этихъ новыхъ людей, которыхъ сердце обратилъ Ты къ познанию Тебя, Бога истиннаго. Призри и на церковь Твою сію, которую создаль я, недостойный рабъ Твой, во имя родшія Тя Матери, Приснодъвы Богородицы, - и если кто помолится въ церкви сей: услышь молитву его, молитвы ради пречистыя Богородицы» (99). Вслёдъ за тёмъ Владиміръ, въ присутствіи митрополита Леонтія, епископовъ греческихъ и всъхъ русскихъ, въ присутствіи болръ и безчисленнаго народа, изрекъ: «даю церкви сей св. Богородицы отъ имънья моего и отъ градъ моихъ десятую часть», и, написавъ клятву, положилъ свое завъщание въ самой церкви, которая и цачала называться Десятинною, по десятинь, опреавленной на содержание ея. Для служения въ церкви, сделавшейся соборною въ Кіеве и какбы каоедральною для митрополита, приставилъ Князь зцатнъйшее тогда духовенство - корсунское; а смогрине за самою церковію п за десятиною поручилъ Анастасу Корсунянину, подчинивъ его митрополиту. Въ тотъ же достопамятный дець, -день освященія Десятиннаго храма, Владиміръ сотворилъ великій праздиикъ для митрополита съ епископами, бояръ и старцевъ людскихъ и раздалъ миого имънія убогимъ (100). Этотъ великолъпный храмъ — красноръчивый памятникъ въры и благочестія нашего Равноапостола, досель сохра-

нившійся въ своихъ развалинахъ, далеко превосходилъ по величинъ и богатству церковь св. Василія. Длина храма простиралась до двадцати четырехъ саженъ, а ширина была въ шестнадцать саженъ. Его своды и палати или хоры, по м'встамъ, поддерживались толстыми мраморными колоннами, какъ можно заключать изъ остатковъ самихъ колоннъ, базъ и капителей. Полъ въ церкви былъ высланъ краснымъ шиферомъ въ видъ большихъ осмиугольниковъ, въ которыхъ помѣщались квадраты; предъ алтаремъ и въ алтаръ вокругъ престола полъ былъ мозаическій, расположенный четвероугольниками изящной работы изъ разноцевтныхъ мраморовъ, яшмъ и стеколъ; въбоковыхъ притворахъ алтаря — жертвенникъ и діаконикъ или ризничей палатъ, полъ состоялъ изъ плитъ муравленыхъ на подобіе кафеля. Престолъ быль, в роятно, одинъ. Мъсто престола было устлано тесаными плитами. Стъны храма были росписаны, какъ догадываются, ствиною живописью по сырой штукатурь (ал-фреско), а въ алтарь украшены мозаическими изображеніями (101). Кром'в того эту церковь св. Богородицы в. кн. Владиміръ, по выраженію древняго житія его, удивиль или украсиль серебромъ и золотомъ (102). Въ память свътлаго торжества, бывшаго по случаю освященія Десятиннаго храма, установлено тогда церковною властію, конечно, по желанію вел. Князя, праздновать этотъ день ежегодно 11-го или 12-го Мая, подобно тому, какъ праздновались дни освященія знаменить і шихъ храмовъ въ Греціи: и это быль, сколько извѣстно, первый праздникъ собственно въ Русской Церкви (103).

Третій храмъ, построенный Владиміромъ, замѣчателенъ только по случаю самаго построенія. Вскорѣ послѣ того, какъ вел. Князь отпраздновалъ освящение Десятинной церкви, опъ услышалъ овнезапномъ набъть Печенеговъ на городъ Василевъ, находившійся неподалеку отъ Кіева, и поспешилъ съ малою дружиною для защиты города. Но при столкновеніи со врагами не въ силахъ былъ устоять противъ нихъ, и, спасаясь бъгствомъ, едва укрылся отъ преслідовавшихъ подъ мостомъ. Среди такой опасности, Владиміръ даль Богу обыть, если опасность минуетъ, создать въ Василевъ церковь. Молитва благочестиваго Князя была услышана, и онъ въ чувствахъ радости и признательности къ Господу, тогда же исполнилъ свой обътъ, поставилъ въ Василевъ перковь во имя Преображенія Господия: такъ какъ въ тотъ самый праздникъ и произошла неудачная свча съ Печенегами и избавление отъ нихъ. Эта церковь представляетъ собою первый опытъ построенія церквей, такъ-называемыхъ обыденныхъ, умножившихся у насъ впоследствін, — она несомненно воздвигнута была вт одинт день, или въ самое короткое время: потому что по сооруженін ея, говорить літописець, Князь праздноваль въ Василев' восемь дней съ своими боярами, посадниками, старъйшинами изъ всъхъ окрестныхъ городовъ и множествомъ народа, раздавъ и убогимъ 300 гривенъ, а на день Успенія возвратился уже въ Кіевъ, гдв такъ же сотворилъ великій праздникъ для безчисленнаго множества народа. Но съ Преображенія до Успенія, т. е. съ 6-го по 15-е Августа, всего девять дней. Если такъ: то церковь, построенная Владиміромъ въ Василевъ, была первоначально деревянная и весьма небольшая. Потомъ на мъстъ этой деревянной церкви, воздвигнутой по обстоятельствамъ наскоро, Владиміръ могъ, въ память столь близкаго для него событія, соорудить и каменный храмъ Преображенія Господня, какъ свид $^{\text{transcript}}$  позди $^{\text{transcript}}$  позди $^{\text{transcript}}$  сказанія ( $^{\text{104}}$ ).

Наконецъ, препод. Несторъ и мнихъ Іаковъ, повъствуя о мученической кончинъ двухъ братьевъ-Страстотерпцевъ, Бориса и Глъба, мимоходомъ говорятъ, что тъла ихъ были первопачально (1015 — 1019 г.) погребены въ Вышгородъ у церкви св. Василія. Эта церковь, по предапію, подобно кіевской Васильевской, была поставлена самимъ равноапостольнымъ Княземъ во имя его ангела, и около 1020 г. сгоръла (105).

Писатели послъдующаго времени упоминаютъ и о нъкоторыхъ другихъ храмахъ, воздвигнутыхъ или самимъ Владиміромъ, или, по крайней мфрф, при Владимірф. Такъ, самому Владиміру усвояють: а) церковь св. Георгія Побідоносца въ Кіевѣ, построенную вслѣдъ за Васильевской и въ томъ же году, и называють эту Георгіевскую церковь первою, безъ сомнинія, въ отличіс отъ второй церкви св. Георгія, сооруженной Ярославомъ (106); б) церковь во имя Преображенія Господия, каменную — въ сель Берестовь, любимомъ мъстепребывании Владиміра, которая дъйствительно, судя по остаткамъ ея, и по матеріалу и по способу сооруженія совершенно сходна съ церквами Васильевскою и Десятинною: отъ Спасской Берестовской церкви, разрушенной во время нашествія татарскаго и возобновленпой около 1638 г., сохранилась до-нынь, какъ полагаютъ, середина во всю ширину съ придълами; расположеніе ея крестообразное; величина въ длину безъ паперти 6 саженъ, 2 аршина (107); в) церковь во имя Преображенія Господня — въ Білгороді, другомъ любимомъ місті Владиміра (108); г) церковь во имя рождества Пресв. Богородицы въ Суздаль (109). Въ тотъ же періодъ времени митрополитъ Іоаннъ воздвигъ (1008 г.) двъ каменныя церкви: одну въ Кіевѣ — во имя св. апостолъ Петра и Павла на Берестовъ, а другою — въ Переяславлъ, гдъ имъли тогда мфстопребывание наши митрополиты, во имя Воздвижения честнаго креста Господня (110). Первый Новгородскій епископъ Іоакимъ построилъ такъже двѣ церкви въ Новгород'в (989 г.): деревянную дубовую во имя св. Софін, имъвшую 13 верховъ или главъ (сгоръла въ 1045 г.), и каменную во имя Богоотецъ Іоакима и Анны, служившую долгое время каоедрального для мистныхъ архипастырей (111). Первый Ростовскій епископъ Өеодоръ соорудилъ деревянную дубовую церковь въ Ростовѣ — соборную, во имя Успенія Пресв. Богородицы (992 или 995 г.), простоявшую ок. 165 леть, (до 1160 г.), — церковь дивную и великую, о которой говорили, что и прежде не было такой церкви, и послѣ не будетъ (112).

Не можемъ пройти молчапіемъ вопроса о церкви, которая поставлена была на самомъ мѣстѣ крещенія Кіевлянъ, по мнѣнію нѣкоторыхъ, будто бы еще во дни Владиміра (113). Показанія объ имени этой церкви различны; но они не исключаютъ одно другаго и въ точности не опредѣляютъ времени ея построепія. Въ Степенной Книгѣ читаемъ: «на мѣстѣ же, идѣже снидостася кіевстіи людіе креститися, и ту поставлена бысть церковь во имя св. мученика Турова, и оттолѣ паречеся мѣсто оно святое мѣсто». Но когда и кѣмъ поставлена, вдругъ ли послѣ крещенія Кіевлянъ, или впослѣдствіи, ясно не сказано. Впрочемъ, касательно дѣйствительности и древности этой церкви, хотя имени св. мученика Турова мы не знаемъ, нѣтъ причины сомнѣваться: потому что и древнѣйшая лѣтопись, еще подъ 1146 годомъ, случайно упоминаетъ въ

Кіевь о Туровой божниць или церкви (114). А если справедливо предположение, что она такъ названа въ просторвчій по имени истукана Тура, стоявшаго прежде на томъ самомъ мъсть, гдь она построена; то очень въроятнымъ представляется сооружение ел еще во дни св. Владиміра вдругъ же, какъ только этотъ истуканъ былъ низпровергнутъ, - хотя нельзя отвергать, что церковь могла быть названа Туровою или по урочищу Тург, какъ дъйствительно иногда назывались у насъ урочища, или по мірскому имени строителя своего какого-нибудь Тура, такъже употреблявшемуся у насъ въ то время (115). Другое показаніе находится въ рукописномъ Прологѣ XIV вѣка, въ житіи св. Владиміра, следующее: «и оттоле наречеся место то (где крестились Кіевляне) святое, идеже и нынѣ церкы Петрова». Но словомъ: и нынть, очевидно, выражается только, какая церковь стояла на означенномъ мість во дни составителя или списателя житія (въ XIV в.), и прямо даже предполагается, что на святомъ мъстъ существовала церковь и прежде (116). Наконецъ, въ печатномъ Прологь, гдъ съ небольшими измѣненіями помѣщено то же житіе Владимірово, говорится: «и оттол'є наречеся м'єсто то свято, идъже нынъ церковь есть св. мучениковъ Бориса и Глъба». Нынь, т. е. когда или переписань быль съ древняго списокъ житія, напечатанный въ Прологь, или печатался самый Прологъ. А этимъ также не отвергается существованія на озпаченномъ мѣсть церквей прежнихъ (117).

Какъ бы то ни было впрочемъ, — хотя мы не имѣемъ возможности опредѣлить съ точностію и поименовать храмовъ, построенныхъ во дни благовѣрнаго князя Владиміра; по то несомиѣнно, что ихъ построено тогда у насъ весьма много. Иларіонъ говоритъ о Равноапостолѣ, что

онъ «по всей этой (русской) земль воздвигь церкви Христу и поставиль Ему служителей». Мнихъ Іаковъ также пишетъ: «всю землю русскую и грады вся украси святыми церквами». А современникъ Владиміровъ Дитмаръ, писавшій впрочемъ о Россіи только по разсказамъ другихъ, свидътельствуетъ, что тогда въ одномъ Кіевъ существовало уже болье четырехъ сотъ храмовъ, - извъстіе, конечно, или преувсличенное, подобно извістіямъ о томъ же Польскаго историка Меховиты, возводящаго число церквей до трехъ сотъ слишкомъ, и нашей Никоновой автописи, простирающей это число до семи сотъ, или искаженное переписчиками (118). Чтобы поиять возможность такого множества церквей въ Кіев'ь (положимъ даже, вм'есто 400, только 40-ка), надобио помнить, что Кіевъ, по свид'ятельству Дитмара, былъ тогда весьма всликъ и имълъ восемь торговыхъ площадей; что эти церкви, большею частію, если не всѣ, были деревянныя и весьма небольшія, можеть быть, подобныя той, какую въ одинъ день поставилъ Владиміръ въ Василевѣ; что тогда не возбранялось и частнымъ знативишимъ лицамъ имъть свои, т. е. домовыя церкви, какъ видно изъ примъра Курскаго властелина; наконецъ, что обычай къ построенію и умноженію церквей быль тогда господствующимъ на всемъ Востокъ (119).

Примѣру благовѣрнаго князя Владиміра старались подражать и его дѣти. Это, по крайней мѣрѣ, извѣстно о двухъ изъ нихъ, Мстиславѣ и особенно Ярославѣ. Первый, когда былъ еще княземъ въ Тмуторакани, пошелъ однажды (ок. 1022 г.) войною на сосѣдственныхъ Касоговъ или нынѣшнихъ Черкесовъ. Услышавъ о томъ, Касожскій князь Редедя выступилъ противъ него съ своими

воинами, и велёль сказать Мстиславу: «зачёмъ губить намъ дружину? Лучше порешимъ дело единоборствомъ. Если ты одолжень: возми мое именіе, мою жену и детей и мою землю; а если одолью я: возму все твое». Мстиславъ согласился. И началась между ними борьба упорная и продолжительная; Мстиславъ сталъ ослабъвать, потому что Редедя быль великь и силень. Тогда набожный русскій Князь мысленно воззваль къ Пресв. Діві: «о пречистая Богородице! Помоги мнв. Если я одолью: то созижду церковь въ Твое имя». Сказавъ это, онъ сильно ударилъ Редедю о землю, вонзилъ въ него ножъ и лишиль его жизни; за тімь вступиль вь его землю, взяль все имвніе его, жену и двтей, и наложиль дань на Касоговъ. По возвращени въ Тмуторакань, торжествующій Князь спешиль исполнить свой обёть, заложиль и соорудилъ во имя Пресв. Богородицы каменный храмъ, который стоялъ еще во дни препод. Летописца (120).

Чрезъ и всколько летъ Мстиславъ, будучи уже Княземъ черниговскимъ (съ 1026 г.), заложилъ каменную же церковь въ новой своей столице во имя Преображения Господия. Но этой церкви опъ пе успелъ окончить самъ, скончавшись въ 1036 году, и едва возведши ее до двухъ, если не мене, саженъ: опа достроена уже племянцикомъ его, а сыномъ Ярослава Владиміровича, Святославомъ І, Княземъ черниговскимъ. Несмотря на раззорение отъ Татаръ (въ 1240 г.), на запустение впродолжение четырехъ слишкомъ вековъ (до 1675 г.), на страшный пожаръ (въ 1750 г.), когда обрушились самые верхи ея, на неоднократныя исправления и поновления (въ 1770 и 1790 — 1798 г.), церковь эта сохранилась доселе и сохранила не мало отъ своего первоначальнаго вида. Стены ея состо-

ятъ изъ дикаго кремнистаго камня, смазаннаго въ швахъ своихъ крыпкимъ цементомъ красноватаго вида. Къ западной сторонь ея, такъ же къ сверной и южной, непосредственно отъ западной до половины церкви, устроены были хоры или палати, опправшіеся на осьми страго мрамора колоннахъ, стоявшихъ вдоль церкви, а на хорахъ находились другія мраморныя же колонны четырехгранныя, подпиравшія сводъ церкви до средняго купола. Сколько было въ цей первоначально престоловъ, съ точностію не изв'єстно; но съ в'єроятностію полагають, что одинъ. Куполовъ на церкви было, какъ и нынъ устроено, пять. Высота ея отъ полу до главнаго купола 15 саженъ. Замъчательно, что и эта церковь, сдълавшаяся съ самаго начала своего соборною въ Черниговъ, поставлена была на томъ самомъ мъстъ, гдъ прежде стояли языческие кумиры: такъ свято исполнялось повельніе св. Владиміра (121)!

Другой достойный сынь его Ярославь ознаменоваль свое многольтнее царствование сооружениемь многихъ храмовъ. Важньйший изъ нихъ — храмъ Кіево-Софійскій. Въ 1036 году, когда вел. Киязь находился въ Новгородь, онъ получилъ извъстіе, что Печенеги обступили Кіевъ. Собравъ многихъ воиновъ изъ Варяговъ и Новгородцевъ, Ярославъ поспъшилъ въ свою столицу, и здъсь присоединивъ къ нимъ еще дружину кіевскую, выступилъ противъ враговъ, которыхъ было несмътное число. Злая съча продолжалась цълый день, и едва къ вечеру Ярославъ одольлъ. Преслъдуемые Печенеги побъжали въ разныя стороны, и одни изъ пихъ потонули въ ръкахъ, другіе разсъялись, такъ что съ того времени уже не безпокоили Россіи. Въ память столько важной и благодътельной для отечества побъды, Ярославъ и заложилъ великольпный

-каменный храмъ во имя св. Софіи или Упостасной Премудрости Божіей, Господа Інсуса, на томъ самомъ полъ, гав происходила битва, ръшившись распространить Кіевъ гораздо далве прежней его черты. Этотъ храмъ, заложенный въ 1037 году, но неизвъстно когда оконченный и освященный, былъ построенъ по образцу знаменитаго храма Софійскаго въ Константинополь, только въ гораздо меньшемъ размъръ, и съ нъкоторыми другими значительными отличіями. Внутри Кіево-Софійская церковь была точно такъ же крестообразная, какъ и Константинопольская, съ галлереями съ трехъ сторонъ: западной, свверной и южной; только въ Константинопольской верхнія галлереи были въ два яруса, а у насъ въ одинъ. Восточная сторона пашего храма им вла пять полукружій, а Константинопольскаго — одно, большое. Своды нашего храма и палати или хоры поддерживались колоннами, большею частно сложешными изъкирпича, и только двумя мраморными при западномъ входъ, тогда какъ въ Константинопольской церкви колонны вст были мраморныя. Нашъ соборъ имълъ, кажется, два боковыхъ придъла, и слъд. три престола, а Константинопольскій только одинь. Куполовъ на нашемъ соборѣ было тринадцать, тогда какъ на Константинопольскомъ — одинъ куполъ дивной величины. При нашемъ соборъ, какъ и Константинопольскомъ, находились крещальня и колокольня. Будучи, такимъ образомъ, подобіемъ Константинопольскаго Софійскаго храма по самому своему устройству, Кіево-Софійская церковь подражала ему и въ укращеніяхъ. Алтарь весь съ верха до низу одътъ былъ мозаическими по золотому полю картинами и изображеніями, изъ которыхъ верхняя часть до половины сохранилась досель. Въ самой

церкви какъ куполъ, такъ и всъ дуги и столпы подъ куполомъ были покрыты точно такими же изображеніями. Всѣ стѣны храма не только внизу, но и на хорахъ и даже въ двухъ галлереяхъ, ведущихъ на хоры, всъ четвероугольныя колонны храма и куполы самихъ портиковъ, окружающихъ его, были украшены греческими фресками. Полъ церкви устланъ былъ изъ бълаго мрамора и краснаго лещедника плитами, какъ можно заключать по сохранившимся остаткамъ. На церковныхъ палатяхъ уцълёли небольшія мраморныя колонны и перила изъ гранита и лещедника съ выръзанными на нихъ обропною работою орлами и другими изображеніями. Кіево-Софійскій храмъ, какъ только былъ оконченъ, сделался митрополичьею каеедральною церковію и іерархическимъ соборомъ. При немъ построенъ былъ митрополичій домъ, въ которомъ Первосвятители русскіе начали имъть постоянное свое мъстопребывание. Достопамятны слова объ этомъ соборѣ пресвитера Иларіона, который самъ видѣлъ его въ первые годы его существованія, и обращаясь съ похвалою къ равноапостольному Владиміру, такъ свидетельствоваль объ Ярославь: «онъ неконченное тобою окончиль, какъ Соломонъ предпріятія Давидовы, создаль домъ Божій, великій и святый, въ честь Его Премудрости, на освящение твоему граду, и украсилъ его всякими украшеніями: золотомъ, серебромъ, драгоценными камнями. дорогими сосудами, такъ что церковь сія заслужила удивленіе и славу у всёхъ окружныхъ народовъ, и не найдется подобной ей во всей полунощной странв отъ востока до запада» (122). Достовърно, что и день освященія Кіево-Софійскаго собора, какъ главнъйшаго во всей Россіи, по желанію Князя-храмоздателя, установлено было праздиовать у насъ ежегодно: такъ какъ день этотъ значился въ древнихъ Прологахъ подъ 4 числомъ Ноября ( $^{123}$ ).

Вследъ за Софійскимъ соборомъ Ярославъ воздвигъ каменную церковь на золотыхъ воротахъ, находившихся на западъ отъ собора въ земляномъ валу, которымъ въ томъ же (1037) году началъ киязь ограждать свою расширенную столицу. Эта церковь, поставленная на главныхъ городскихъ воротахъ, посвящена была Благовъщенію Пресв. Богородицы съ тою мыслію, какъ замѣчаетъ Автописецъ, да «радость всегда будетъ граду тому святымъ благовъщениемъ Господнимъ и молитвами св. Богородицы и архангела Гавріила». Или, какъ изображаетъ это Иларіонъ въ томъ же самомъ обращеніи къ св. Владиміру, говоря объ Ярославів: «онъ и славный городъ твой Кіевъ обложиль величіемъ, какъ вінцемъ, и предалъ народъ твой и городъ святой, всеславной, скорой Помощницѣ Христіанъ, Богородицѣ, которой создалъ и церковь на великихъ вратахъ, въ честь перваго праздника Господня, святаго Благов'вщенія, такъ что прив'тствіе Архангела Деве можно приложить и къ сему городу. Дивь сказано было: радуйся, благодатная, Господь съ тобою (Лук. 1, 28)! А граду можно сказать: радуйся, благовърный граде, Господь съ тобою» (124).

Послѣ Благовѣщенской церкви Ярославъ соорудилъ еще двѣ каменныя церкви (а при нихъ и монастыри) не подалеку отъ Софійскаго собора: одну на западѣ отъ него, по направленію къ золотымъ воротамъ, во имя своего Ангела, св. Георгія Побѣдоносца, другую — на югъ отъ собора, во имя Ангела своей супруги — св. Ирины. Отъ Георгіевской церкви не уцѣлѣло до настоящаго времени

никакихъ остатковъ; но о самомъ сооружении ея сохранилось следующее древнее сказаніе: «когда ее начали строить, то немного было делателей. Увидевъ это, Ярославъ призвалъ тіуна и спросилъ: почему мало трудящихся у церкви? Тіунъ отвічаль: такъ какъ — діло властельское (т. е. сооружается на собственный счетъ Князя), то люди боятся, чтобы за трудъ они не были лишены платы. Тогда Князь сказаль: если такъ, — я сотворю вотъ-что: и повелёлъ возить куны на тёлегахъ подъ своды золотыхъ воротъ и объявить на торгу людямъ чтобы каждый бралъ себѣ за трудъ по ногатѣ (по  $12^{4}/_{2}$  к. сер.) на день. И явилось множество делателей, и церковь вскорѣ была окончена. Освящение ея совершено въ 26 день Ноября митрополитомъ Иларіономъ (слъд. не прежде 1051 года), и сотворилъ въ ней великій Князь настолованіе новопоставляемымъ епископамъ, а день освященія ея запов'єдаль во всей Россіи праздновать ежегодно въ честь св. великомученика Георгія Побъдопосца» (125). Отъ церкви Ирининской досель сохранились развалины, въ которыхъ высота уцелевшихъ стенъ восходить до полутора аршина. Матеріалы, употребленные для построенія этой церкви, совершенно сходны съ тъми, изъ какихъ сооружены Кіево-Софійскій соборъ и золотыя ворота. Въ алтаръ, на горнемъ мъстъ близъ восточной стъны найдено двинадцать камней, положенныхъ, вироятно, по числу двінадцати Апостоловь; а ближе къ престолу еще четыре камня, можетъ быть, по числу четырежъ Евангелистовъ. Самый престолъ, по древнему обычаю, былъ каменный. Полъ въ срединъ церкви найденъ частію мозанческій, частію поливной горшечной работы, составленный изъ четвероугольныхъ плиточекъ. На стенахъ церковныхъ сохранились, по мъстамъ, мозаика и живопись ал-фреско. Все это свидътельствуетъ, что храмъ св. Ирины, если и не равиялся Кіево-Софійскому по великольпію и богатству, однакожъ былъ ему подобенъ (126).

Не перечисляя другихъ церквей, построенныхъ Ярославомъ, препод. лѣтописецъ дѣлаетъ общее замѣчаніе: «и ины церквн ставляше по градомъ и по мѣстамъ..., и радовашеся Ярославъ, видя множество церквій...» Кромѣ сооруженія новыхъ храмовъ, онъ заботился о возобновленіи и прежнихъ. Въ 1039 году, говоритъ лѣтопись, освящена была митрополитомъ Өеопемптомъ церковь св. Богородицы, Десятинная, которую создалъ отецъ Ярослава Владиміръ. Это значитъ, что Десятинная церковь много пострадала, вѣроятно, во время страшнаго пожара кіевскаго въ 1017 году и потомъ, по волѣ великаго Князя, была исправлена очень значительно, такъ что ее надлежало вновь освятить (127).

Изъ церквей, построенныхъ въ царствованіе Ярослава внѣ Кіева, замѣчательнѣйшая есть Софійскій соборъ Новгородскій, заложенный сыномъ вел. Князя Владиміромъ въ 1045 году и освященный въ 14 день Сентября 1052 (по друг. — 1050) года Новгородскимъ епископомъ Лукою. Этотъ храмъ, сохранившійся доселѣ, отличается не столько богатствомъ и изяществомъ кіевскихъ церквей того времени, сколько прочностію и простотою. Тяжелые, полукруглые своды опираются на десяти очень толстыхъ, въ два ряда разставленныхъ вдоль церкви, четырехгранныхъ столбахъ. Съ трехъ сторонъ, кромѣ восточной, устроены хоры или палати, которыя поддерживаются сводами, укрѣпленными между столбами. Окна, узкія и рѣдкія, расположены безъ соблюденія симметріи. Куполъ

и стъны вовсе не имъютъ мозаики, а расписаны только живописью, — для чего нарочито вызваны были художники изъ Греціи; на одномъ горнемъ мъсть въ алтаръ ствна имбетъ украшеніе, или обкладку изъ стекляныхъ дощечекъ, квадратныхъ и треугольныхъ, разнаго цвита. Престоловъ съ самаго начала было два, по крайней мъръ, не менте: главный во имя св. Софіи и другой во имя св. Іоакима и Анны въ южномъ придълъ, который образовался изъ древней, созданной еще епископомъ Іоакимомъ, каменной церкви, вошедшей въ составъ собора при его построеніи. Надъ соборомъ возвышаются пять главъ и, кром'в того, шестая на югозападномъ углу — надъ л'встницею, которая ведетъ на хоры. Длина церкви 15 саженъ, ширина 17 и высота 18. Подобно Кіевской Софійской церкви, и Новгородская, какъ только была освящена, сд ілалась каоедральною церковію м'єстныхъ епископовъ и соборною (<sup>128</sup>).

Такимъ образомъ, извъстны даже по имени болье двадцати храмовъ, построенныхъ у пасъ въ первыя шестьдесятъ лътъ существованія отечественной Церкви, и между
этими храмами до четырнадцати каменныхъ. Три изъ числа послъднихъ — соборы: Кіевскій-Софійскій, Черниговскій-Спасскій и Новгородскій-Софійскій, хотя съ большими измъненіями, особенно два первые, уцъльли доныпъ
и служатъ живыми свидътелями благочестія нашихъ древнихъ Князей; еще четыре сохранились или въ значительныхъ остаткахъ, вошедшихъ въ составъ другихъ церквей,
донынъ существующихъ (Васильевская и Спасо-берестовская въ Кіевъ), или въ однъхъ развалинахъ (Десятинная
и Ирининская въ Кіевъ же). Архитектура этихъ перквейВизантійская. Планъ представляетъ почти всегда четверо-

угольникъ, болъе или менъе прямой, иногда впрочемъ за исключеніемъ алтарной части, какъ въ церкви Ирининской. Длина и ширина даже значительнъйшихъ изъ пихъ не очень велика; а высота вообще незначительна. Станы клались толстыя и прочныя изъ разновидныхъ кирпичей, которые связывались весьма вязкимъ и толстымъ растворомъ и, по мъстамъ, перекладывались рядами отесанныхъ крупныхъ камней (129). Въ большихъ церквахъ къ западной сторонь, а иногда и къ съверной и южной, устроялись палати (хоры), и для поддержанія ихъ, равно какъ сводовъ храма, ставились каменныя или кирпичныя колонны. Алтарная часть раздёлялась почти во всёхъ церквахъ на три отделенія, изъ которыхъ среднее, боле продолговатое и выпуклое, составляло собственно алтарь, а два другія назначены были — сфверное для жертвенника, южное для ризницы или діаконика. Престоловъ такъ же въ большей части церквей было по одному. Окна устроялись узкія — продолговатыя и не въ большомъ количествъ, отчего, особенно при толстотъ стъпъ и колоннъ и при существованіи палатей, слабо освіщали храмы. Въ богатыхъ церквахъ полы были изъ разпородныхъ кампей или кафельные; стъны, преимущественно въ алтаръ, украшались мозаикою, а въ прочихъ мъстахъ расписывались живописью ал-фреско. Число главъ на храмахъ извъстно не одинаковое: на-примъръ, Софійскій въ Кіевъ и деревянный Софійскій въ Новгород в им вли ихъ по тринадцати, а каменный Софійскій Новгородскій и Черниговскій Спасскій иміжли по пяти. Первое число знаменовало Господа Іисуса, Главу Церкви, и съ Нимъ двинадцать Апостоловъ; второе — такъ же Господа Іисуса и съ Нимъ четырехъ Евангелистовъ.

Если любопытны и драгоцѣпны для насъ свѣдѣнія о тѣхъ первоначальныхъ храмахъ, въ которыхъ молились предки наши, только-что принявшіе св. Вѣру: то не менѣе должны быть драгоцѣнны извѣстія о тѣхъ иконахъ и вообще свящ. изображеніяхъ, предъ которыми они молились.

Первыя иконы принесены къ намъ изъ Херсоня, откуда принесена и самая Въра, — и ими-то украсилъ Равноапостольный свою любимую церковь, Десятипную (130). Къ сожальнію, ни одна изъ этихъ святынь не сохранилась до нашего времени и даже не отмѣчена лѣтописями. Извистны только пять или шесть иконъ, принесенныхъ къ намъ тогда изъ Херсоня и Царяграда. Именно: а) икона всемилостиваю Спаса, представляющая на одной сторонь нерукотворенный ликъ Спасителя, а на другой Божію Матерь; б) икона Божіей Матери съ изображеніемъ на обратной сторон в Спасителя благословляющаго; в) икона Іерусалимскія Богородицы, по древнему преданію, нанисанная св. Апостолами въ пятнадцатое лъто по вознесеніи Господнемъ въ Геосиманіи. Со временъ св. Владиміра всв эти иконы находились въ Новгородв, потомъ царемъ Іоанномъ Васильевичемъ взяты въ Москву, гдт двт первыя стоять досель въ Успенскомъ соборь за престоломъ, подъ именемъ Корсунскихо, а последняя существуетъ только въ вірной древней копіи: потому что подлинникъ похищенъ во время нашествія Французовъ въ 1812 году (131). Такова же — г) икона св. апостоло Петра и Павла, находящаяся до нынъ въ Новгородскомъ Софійскомъ соборѣ, по выраженію лѣтописи, Дареградская (182). Справедливость требуетъ, однакожъ, замътить, что перенесеніе къ намъ исчисленныхъ иконъ будто бы еще во дни равноапостольнаго Владиміра подтверждается только пре-

даніемъ, и что какъ двѣ первыя, такъ и последняя, поновлены. Къ нимъ можно присовокупить еще - д) образъ нерукотвореннаго Спаса — въ Суздальскомъ Рождественскомъ соборъ, писанный на полотит и принесенный, по преданію, изъ Греціи первымъ Ростовскимъ епископомъ Өеодоромъ (133); e) образъ св. Василія великаго, находящійся во Владимірь волынскомъ, въ церкви св. Василія, которая основана, по преданію, еще равноапостольнымъ Владиміромъ (134); ж) икону Божіей Матери, находящуюся въ Нижегородскомъ Благовъщенскомъ монастыръ и слывущую въ народъ подъ именемъ Корсунской: это единственная изъ нашихъ древнийшихъ иконъ, на которой означены и годъ написанія ся (993-й) и имя иконописца (135). Но когда принесена она въ Россію изъ Греціи, и отъ кого поступила въ монастырь, основанный уже въ 1370 г., точныхъ свёдёній не сохранилось.

Въ Спасской перкви на Берестовъ, созданной св. Владиміромъ и отчасти уцълъвшей, есть изображенія стънной живописи, относимыя къ его времени; но они, какъ свидътельствуютъ подписи, возобновлены въ 17 въкъ митрополитомъ Петромъ Могилою, хотя и по древнимъ чертамъ. Есть также въ иконостасъ иконы, обличающія древнее греческое письмо; но Владимірова ли времени, или послъдующаго, опредълить нельзя (136).

Въ Кіево-Софійскомъ соборѣ сохранились по стѣнамъ многія мозаическія и живописныя изображенія отъ лѣтъ первоначальныхъ. Изъ мозаическихъ важнѣйшія находятся въ алтарѣ надъ горнимъ мѣстомъ. Они раздѣлены на три яруса. Въ самомъ верхнемъ, почти на сводѣ алтаря, представлена Божія Матерь въ исполинскомъ ростѣ, съ воздѣтыми руками: это изображеніе издавна называется

въ народъ нерушимою стъною, можетъ быть, потому, что среди всъхъ опустошеній города и храма втеченіе осьми въковъ осталось невредимымъ. Въ среднемъ ярусъ, отдъленномъ отъ верхняго широкою мозаическою полосою, представлена тайная вечеря: по срединъ стоитъ трапеза подъ сънью; у заднихъ угловъ трапезы - два Ангела, держащіе надъ нею рипиды; у передняго угла съ правой стороны Спаситель объими руками преподающій св. тьло свое шести Апостоламъ, которые подходятъ къ Нему одинъ за другимъ съ распростертыми дланьми; у передняго угла съ л'ввой стороны — такъ же Спаситель, преподающій свою св. кровь другимъ шести Апостоламъ, подходящимъ къ Нему въ такомъ же порядкъ. Наконецъ, въ нижнемъ ярусъ, отдъленномъ широкою мозаическою полосою, представлены съ правой стороны отъ горияго мъста — архидіаконъ Стефанъ, Николай Чудотворецъ, Григорій Богословъ, Климентъ папа римскій и св. Епифаній, а съ лівой — архидіаконъ Лаврентій, Василій Великій, Іоаннъ Златоусть, Григорій Нисскій и Григорій Чудотворецъ. Другія мозаическія изображенія уцѣлѣли: а) на ближайшей аркъ къ иконостасу — три Деисуса въ кругахъ, т. е. три иконы, представляющія Спасителя, у котораго съ правой стороны Божія Матерь, а съ л'явой --Іоаннъ Предтеча; б) на восточной дугь выше иконостаса — образъ Спасителя; в) съ правой стороны отъ царскихъ вратъ, надъ одною колонною, немного выше иконостаса — образъ пресв. Дівы съ веретеномъ въ рукі, а съ лѣвой стороны — образъ благовъствующаго архангела Гавріила; г) подъ куполомъ въ церкви — ликъ евангелиста Марка и до половины сохранившійся ликъ евангелиста Іоанна Богослова; д) наконецъ, на дугахъ подъ купо-

ломъ — до пятнадцати изображеній св. мучениковъ въ отдёльныхъ кругахъ. Живописныя изображенія ал-фреско, открытыя недавно въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, и покрывающія какъ стіны, такъ и нікоторыя другія части храма, раздъляются на многоличныя и одноличныя: первыя суть цёлыя сложныя картины, заимствованныя изъ священной, преимущественно Евангельской исторіи; посл'яднія (числомъ болье 300) представляютъ отдыльные лики: Ангеловъ, Пророковъ, Апостоловъ, Святителей, Мучениковъ, Безсребренниковъ, преподобныхъ мужей и женъ и проч. Одни изъ этихъ ликовъ писаны во весь ростъ, въ полуисполинскомъ видъ; другіе — поясные и помъщены въ кругахъ. Что касается до храмовой иконы Кіево-Софійскаго собора, представляющей многосложное сумволическое изображеніе св. Софіи или Премудрости Божіей: то, несмотря на греческій стиль этой иконы и на греческія на ней надписи, относить ее ко временамъ в. князя Ярослава или считать ее копісю съ Цареградской таковой же иконы, бывшей въ храмѣ Юстиніановомъ, и вовсе намъ неизвъстной, нътъ никакихъ основаній. Могла ли первоначальная икона св. Софіи сохраниться въ Кіево-Софійскомъ собор'в при опустошеніи его пожаромъ въ 1180 году, при неоднократномъ разграбленіи его не только сторонними врагами, но и Князьями русскими, на-примъръ, въ 1203 году, при совершенномъ опустошении и разореніи церквей кіевскихъ Татарами? Не возобповлена ли, или даже не написана ли вновь эта икона при митрополитъ Кипріан' (1376—1390), которому приписывается первое возобновленіе Кіево-Софійскаго собора послі разгрома татарскаго? Не возобновлена ли, или не написана ли вновь при митрополить кіевскомъ Петрь Могиль, второмъ возобновитель Софійской церкви въ Кіевь? Вопросы, на которые ньть отвыта (187).

Въ Новгородскомъ Софійскомъ собор'в есть такъ же свящ. изображенія, которыя восходять ко времени самаго основанія собора. Первое місто занимаеть между ними храмовый образъ св. Софіи, Премудрости Божіей, отличный отъ кіевскаго и гораздо менте сложный. Объ этой новгородской икону, по крайней муру, сохранилось мустное преданіе, что она списана съ цареградскаго подлинника греческими изографами во дни самаго храмоздателя Владиміра Ярославича: въ 1554 году знаменитый Сильвестръ-священникъ, родомъ Новгородецъ, въ своей челобитной Собору русскихъ Святителей, между прочимъ, писаль: «Великій Князь Владимірь Ярославичь повельль поставити въ Новгородѣ церковь каменну, святую Софію, Премудрость Божію, по цареградскому обычаю; икона Софіи — Премудрости Божіей тогдыжъ написана — греческій переводо», — и всябдь за тімь: «церкви ставили великіе Князья и по иконописцевъ посылали по греческихъ — церкви подписывати и св. иконы писати» (138). Но такъ какъ несомнънно извъстно, что и Новгородскій Софійскій соборъ и самыя иконы въ немъ были поновляемы неоднократно (139); такъ какъ на новгородской икопъ св. Софін видны пын'ї русскія подписи, въ которыхъ буквы едвали можно отнести къ XVI вѣку: то надобно допустить, что въ настоящее время эта икона уже не въ первобытномъ видь. Изъ стыныхъ изображений въ Новгородскомъ соборъ наиболье обращаетъ на себя внимание образъ Христа-Спасителя, написанный, какъ и въ Цареградскомъ Софійскомъ соборъ, подъ самымъ куполомъ храма. Объ этомъ образъ сохранилось въ мъстныхъ лътописяхъ слъ-

дующее любопытное преданіе: «когда онъ былъ конченъ греческими иконописцами, — Спаситель былъ изображенъ на немъ съ благословляющею рукою; но на другой день епископъ новгородскій Лука увидёль Спасителя не съ благословляющею рукою. Иконописцы исправили по прежнему; но на сл'вдующее утро опять зам'втили перемъну; исправили въ другой разъ и въ третій, — опять повторялось то же самое. Наконецъ, на четвертое утро они услышали отъ образа гласъ: не пишите Меня съ благословляющею рукою, а напишите съ рукою сжатою; въ знаменованіе того, что Я въ рук' моей держу великій Новоградъ. А когда эта рука моя раскроется, тогда будетъ скончаніе городу». Спаситель изображенъ на образъ въ исполинскомъ видъ (въ 31/2 сажени) и для написанія этого образа художники употребили болбе года. Тогда же написаны ими по ствнамъ Архангелы и Херувимы подъ окнами купола, а Пророки между оконъ, — тѣ и другіе во весь ростъ. Но зная неоднократныя, бывшія въ посабдствіи, поновленія какъ собора Новгородскаго, такъ и находящихся въ немъ иконъ, мы не можемъ сказать, чтобы и стфиныя въ немъ изображенія уцфлфли до нынф безъ какихъ либо поправокъ, хотя и по древнимъ чертамъ (140).

Изъ всего этого слѣдуетъ, что, въ строгомъ смыслѣ, одинъ только Кіево-Софійскій соборъ сохранилъ въ себѣ до настоящаго времени образцы того первоначальнаго иконописанія, которое сообщила намъ православная Греція вмѣстѣ съ вѣрою. И подлинно, ихъ можно назвать, въ нѣкоторомъ отношеніи, образцами. Смотря внимательно на эти византійскія фрески и мозаическія иконы, покрывающія стѣны Кіево-Софійскаго храма, невольно чувст-

вуешь, что это какая-то особая живопись, отличная отъ живописи обыкновенной, свътской, - живопись истинноцерковная; что она изображаетъ предъ нами міръ горній, къ которому мы должны стремиться, а не міръ земной съ его суетными удовольствілми и соблазнами; представляеть въ телесныхъ формахъ небожителей, предъ которыми мы должны поклоняться, а не людей обыкновенныхъ, посреди которыхъ мы живемъ, съ ихъ слабостями и страстями; что она имбетъ целію пробуждать и воспитывать въ насъ чувства въры и благочестія, а не пробуждать какіе-нибудь нечистые помыслы, не услаждать только наше эстетическое чувство. Эти лики не поражаютъ телесною красотою или отпечаткомъ сильныхъ внутреннихъ движеній, а сіяютъ, какъ и следуетъ, небеснымъ величіемъ и спокойствіемъ, запечатл'яны кротостію и смиреніемъ, показываютъ полное преобладапіе духа падъ теломъ. Плоть Угодниковъ Божінхъ начертана какою-то утонченною и большею частію изможденною: такъ какъ они и дъйствительно распинали плоть свою со страстьми и похотьми (Гал. 5, 24), изнуряли ее постомъ, трудами, лишеніями и часто страданіями за имя Христово. Главы Святыхъ вст окружены втнцами, въ знаменование того, что Святые получили уже на небеси вънецъ правды, который уготоваль Богъ всемъ, любящимъ Его. Въ положенін Угодниковъ Божінхъ и ихъ членовъ видны совершенное благовъніе и соотвътствіе достоинству или служенію каждаго. У однихъ очи молитвенно обращены горѣ; другіе изображены съ воздётыми руками; у третьихъ руки расположены крестообразно на персяхъ. Евангелисты представлены со свитками въ рукахъ; Святители съ благословляющею рукою, а нѣкоторые и съ Евангеліемъ;

діаконы — съ кадильницами, Мученики и Мученицы — съ крестами. Въ самыхъ одеждахъ отпечатл ваются благоприличіе, простота, ціломудренность, не дозволявшая оставлять непокровенными какихъ-либо членовъ твла, и, наконецъ, историческая върность: напримъръ, древніе Святители изображены не въ саккосахъ и митрахъ, которые вошли въ употребление впоследствии, а въ священиическихъ фелоняхъ и омофорахъ, съ непокровенными главами. Не говоримъ, чтобы Кіево-софійскія фрески и мозаическія изображенія могли служить образцами даже въ технической части, по отношенію къ искусству: нътъ, искусство можетъ быть выше и совершеннъе (141). Мы разсматриваемъ ихъ только по отношенію къ ихъ духу и характеру, который нельзя не назвать истипно-перковнымъ. Можно допустить, особенно судя по исторической върности изображеній въ Кіево-Софійскомъ храмв, что писавшіе ихъ византійскіе изографы руководствовались какимилибо подлинниками, въ которыхъ содержатся правила иконописанія, а ипогда и самыя изображенія Святыхъ, и которые тогда уже существовали въ Греческой Церкви (142).

Вмёстё съ св. иконами Равноапостольный Владиміръ принесъ изъ Херсоня и потомъ отдалъ въ свою Десятинную церковь честные кресты. Но изъ числа этихъ, равно какъ и всёхъ другихъ, крестовъ, употреблявшихся тогда въ нашихъ храмахъ, ни одипъ не уцёлёлъ: потому что крестъ, найденный въ развалинахъ Десятинной церкви, могъ относиться и къ последующему времени (148). Одно только достоверно, что тогда употреблялся у насъ по преммуществу крестъ четвероконечный. На монетахъ самаго в. князя Владиміра, онъ изображенъ иногда въ короне, увенчапной четвероконечнымъ крестомъ и съ такимъ же

крестомъ въ правой рукъ (144); на одной изъ двухъ краснокаменныхъ (шиферныхъ) гробницъ, открытыхъ внутри Десятиннаго храма, въ которой, в вроятно, покоились останки или самого св. Владиміра, или супруги его Анны, начертаны восемь крестовъ, и всв четвероконечные. Всв кресты на мраморной гробниць Ярославовой такъ-же четвероконечные. Крестъ, поставленный по срединъ трапезы на мозаической картинь, изображающей тайную вечерю, въ Кіево-Софійскомъ собор і — четвероконечный; большая часть крестовъ въ рукахъ Богоматери, Мучениковъ и Мученицъ на фрескахъ и мозаическихъ изображеніяхъ того же собора — четвероконечные. Большая часть, по не вск: потому что въ рукахъ некоторыхъ Угодниковъ Божінхъ на техъ же фрескахъ встречаемъ кресты пятиконечные, шестиконечные и осьмиконечные, и мъдный крестъ отъ жезла, которымъ, по преданію, св. Авраамій ростовскій поразилъ идола Велеса, шестиконечный: знакъ, что тогда православные чтили кресть и въ такихъ видахъ  $(^{145})!$ 

При этомъ не можемъ не замѣтить, что древніл изображенія Кіево-Софійскаго собора сохранили намъ ясные примѣры и того, какое перстосложеніе употреблялось у насъ съ самаго начала для крестнаго знаменія или, частиѣе, для преподанія благословенія. Здѣсь видимъ не только на фрескахъ, но и на мозаическихъ иконахъ, пеподверженныхъ измѣненію, святителей, благословляющихъ чрезъ перстосложеніе такъ-называемое именословное, или весьма близко подходящее къ именословному. Иначе и не могло быть: потому что и на мозаическихъ иконахъ Константинопольскаго Софійскаго собора, послужившаго для нашего образцомъ, которыя нынѣ сдѣлались извѣстными въ вѣрныхъ копіяхъ, одни — пророки, апостолы, святители (св.

пророкъ Аввакумъ, св. апост. Павелъ, св. Діонисій ареопагитъ, св. Аноимъ, св. Григорій-просвѣтитель Арменіи и
св. Николай чудотворецъ) изображены съ перстосложеніемъ строго именословнымъ, а другіе — немногіе (пророки — Іеремія и Іона и св. Григорій богословъ) съ перстосложеніемъ, близко подходящимъ къ именословному, и
нѣтъ ни одного, у котораго бы большой палецъ былъ
соединенъ съ двумя послѣдними такъ, какъ хотятъ того
наши мнимые старообрядцы (146).

Третья святыня, которую принесъ в. князь Владиміръ изъ Херсоня «на благословеніе себъ» и на освященіе всьмъ людямъ своимъ, и которую отдалъ потомъ въ церковь св. Богородицы Десятиниую, были мощи св. Климента, папы римскаго, и ученика его Фива. Мощи св. Климента перенесены къ намъ, безъ сомивнія, не въ ціломъ своемъ составь: потому что часть ихъ еще въ 866 году отнесена была въ Римъ славянскими первоучителями, св. Кирилломъ и Меоодіемъ, изъ которыхъ первый и содбиствовалъ открытію ихъ во время своего пребыванія въ Херсонт (147). Впрочемъ, эта часть была, вфроятно, самая незначительная; а все почти тъло и глава Священномученника паходились у насъ. Въ XII — XIII въкъ одинъ изъ нашихъ проповъдниковъ въ словъ по случаю обновленія Десятинной церкви, обращаясь къ ракт св. Климента, взывалъ: «Тобою рустій князій хвалятся, святители ликують, іерей веселятся, мниси радуются, людіе добродушьствуютъ, приходяще теплою верою къ твоимъ Христоносными костеми, святыню почерьпающе.... Тёмъ же по истинѣ всёхъ градъ - славнъ, имъя всечестное твое тъло, и весело играетъ, хвально восиввая: якоже бо небо другое на земли истинно показася Владычня Матере церкви божественная,

въ ней же по истинъ честное твое тъло лежа, аки солице просвъщаетъ вселенную». А о главъ св. Климента упоминаютъ лътописи подъ 1147 г., когда соборъ русскихъ Епископовъ поставилъ ею въ митрополита Климента Смолятича (148). Гдв двались эти свящ. останки во время нашествія татарскаго на Кіевъ (1240), сокрыты ли върующими подъ церковію, или перенесены въ другое м'єсто, неизвъстно (149). Вмъстъ съ мощами св. Климента и Фива, Владиміръ взялъ съ собою изъ Херсоня, по свидътельству **І**акова черноризца, мощи и иныхт Святыхт: это, по всей в вроятности, частицы мощей, которыя присланы были нашему Князю съ другими дарами отъ греческихъ Императоровъ, когда онъ находился еще въ Херсонъ по крещеній своемъ, и въ то же время присланы ему отъ римскаго папы, можетъ быть, съ привътствіемъ по случаю обращенія къ Христіанству. Современникъ Владиміровъ, Дитмаръ упоминаетъ, что въ 1018 г. кіевскій архіепископъ встрвчалъ польскаго короля Болеслава въмонастырѣ св. Софіи съ мощами или останками Святых (150).

Но кромф этихъ святынь, принесенныхъ къ намъ изъ другихъ странъ, Промыслу угодно было обрадовать и утфшить юную Церковь русскую открытіемъ св. мощей въ ся собственныхъ нѣдрахъ, прославить нетлѣніемъ ея собственныхъ чадъ. Разумѣемъ мощи равноапостольныя княгини Ольги и св. братьевъ-Страстотерпцевъ Бориса и Глѣба.

Открытіе первыхъ совершилось во дни самаго в. князя Владнміра. По сооруженіи имъ Десятинной церкви, которую онъ такъ украсилъ и обогатилъ всякою святынею греческою, Господь внушилъ ему мысль перенести въ эту славную церковь и тёло приснопамятной бабки его Оль-

T. I.

ги: такъ какъ она была «первою проповъдницею непорочной в ры въ Россіи, первою предтечею русскимъ людемъ къ Богу и основаніемъ благочестію». Благодатную мысль великій Князь открыль тогдашнему митрополиту кіевскому Леонтію, и оба они, по падлежащемъ сов'вщаніи и разсужденіи, подвизаемые Богомъ, решились исполнить ее съ подобающимъ благольпіемъ. Избранъ былъ день; совершено общественное молебствіе во храмѣ, и тогда-то великій Князь и Первосвятитель со всімъ освященнымъ соборомъ, сопутствуемые боярами, старъйшинами и множествомъ народа, съ иконами, крестами и свъщами при кажденіи онміамомъ и пініи псалмовъ, сотворили торжественное шествіе къ тому мъсту, гдв находилась могила блаженной Ольги. Пришедши, велъли раскопать землю, открыли гробъ, — и увидъли тъло Святой совершенио цълое, неповрежденное и нимало не измъпившееся вмёстё съ одеждою. Пораженные чудомъ, обливаясь слезами жив вішей радости, Князь и Первосвятитель и многіе другіе спішили облобызать св. мощи, прославляли Бога, такъ дивно прославляющаго Угодниковъ своихъ. Мощи переложены были въ новую раку, и съ величайшимъ торжествомъ, при пъніи свящ. пъсней, перенесены въ церковь св. Богородицы, гдв положены въ гробъ каменный и поставлены на уготованномъ мъсть. И была въ тотъ день радость сугубая во встхъ людяхъ, и сотворили празднество преславное съ учрежденіемъ свътлымъ, и веселились душевно вмасть и талесно. Это драгоцанное повъствованіе, заимствованное нами изъ Степенной книги, неоспоримо подтверждается въ главныхъ своихъ чертахъ извъстіями древитишими. Преп. Несторъ довольно ясно выражаетъ мысль, что нетлънныя мощи св. Ольги откры-

то почивали въ его время, и даетъ намекъ, что онъ перенесены именно во святую Богородицу (т. е. въ церковь Ея пмени) въ 1007 г., след. при св. Владиміре (151). А черноризецъ Іаковъ не только со всею ясностію говорить: «и есть во гробь тъло ея (Ольги) честное, и неразрушимо пребываетъ и до сихъ дней»; но столько же ясно свидътельствуетъ, что оно покоилось въ церкви Десятинной, построенной в. кн. Владиміромъ, въ гроб'в маломъ-каменномъ, и присовокупляетъ еще частное сказаніе, повторенное потомъ и въ Степенной книгъ, что на верху этого гроба сдълано было оконце, которое отверзалось само собою для всёхъ, притекавшихъ съ вёрою, и давало имъ возможность видъть нетлънное тъло блаженной Княгини, какбы спавшее, но не отверзалось для приходившихъ безъ въры, и потому неудостоивавшихся видъть самое тъло, а только гробъ ( $^{152}$ ). То же самое читаемъ въ двухъ краткихъ житіяхъ св. Ольги, которыя, по всей въроятности, составлены до разрушенія Кіева Монголами: потому что оба они говорять о мощахъ ея, какъ открыто еще почивающихъ въ Десятинной церкви и видимыхъ встми Русскими людьми (153). Время открытія св. мощей в. ки. Ольги Степенная книга означаетъ приблизительно, говоря, что онъ, по преставленін ея, пребывали въ земль льто яко 30 (969 — 1000), и потомъ перенесены въ Десятинную дерковь при митрополить Леонтів (992 — 1008). Но намекъ Нестора объ этомъ событіи заставляеть относить его съ точностію къ 1007 году. Во время нашествія татарскаго на Кіевъ мощи св. Ольги были сокрыты подъ спудомъ въ самой церкви, а потомъ, какъ гласитъ преданіе, вновь открыты м. Петромъ Могилою, при сооружении имъ, на развалинахъ Десятинной, иовой небольшой церкви, гдв и почивали до начала XVIII вѣка, когда, вслѣдствіе несчастныхъ обстоятельствъ, вновь сокрыты въ неизвѣстномъ мѣстѣ (154). Естественно думать, что со времени торжественнаго открытія и перенесенія мощей равноапостольной Ольги при в. ки. Владимірѣ установлено и праздновать память ея 11 Іюля, т. с. въ день ея кончины (155).

Мощи св. Страстотерпцевъ Бориса и Гліба открыты въ царствованіе Ярослава. Это были два брата единоутробные (156), прекрасивнийе и благочестиввишие изъ всёхъ дётей св. Владиміра, посреди которыхъ сіяли они, по выраженію преп. Нестора, какъ двѣ свѣтлыя звѣзды посреди мрака (157). Оставаясь, по малольтству, еще довольно долго при отцъ своемъ, тогда какъ прочіе братья отправлены были на свои удёлы, Борисъ и Глебъ более и болве навыкали подражать его высокому примвру и укрвнлялись въ страхф Божіемъ. Борисъ былъ правдивъ, тихъ, щедръ, кротокъ, смиренъ, милосердъ, любилъ читать св. книги и особенно житія Святыхъ и мучениковъ, моляся Господу, чтобы сподобиль его ходить по стопамъ ихъ и достигнуть ихъ жребія. Глаббъ, юпайшій, неотлучно находился при брать, слушаль чтение его день и ношь и творилъ многую милостыню нищимъ, вдовицамъ и сиротамъ (158). Потому-то преимущественно и любилъ отецъ этихъ двухъ дътей своихъ, видя на нихъ благодать Божію, и, не желая, в'бролтио, на долго разлучать ихъ, связапныхъ братскою и христіанскою любовію, далъ имъ сосъдственные удълы Ростовъ и Муромъ (159). Но чъмъ болве любилъ Владиміръ Бориса и Глівба, тімъ болве ненавидьль ихъ брать — Святополкъ, нелюбимый отцемъ. Едва скончался равноапостольный Князь, какъ Святополкъ, случившійся въ то время въ Кіевь, поспышиль погубить обоихъ этихъ братьевъ, готовя ту же участь и прочимъ. Посланные имъ изъ Вышгорода убійцы встрътили Бориса на берегахъ Алты близъ Переяславля, когда возвращался онъ съ похода противъ Печенеговъ, предпринятаго еще по повельнію отца. Была ночь подъвоскресенье. Борисъ, предувъдомленный уже о приближении убійцъ, приказалъ поставить шатеръ свой, вошелъ въ него и началь слезно молиться Богу и читать св. кпиги; потомъ вельль пресвитеру служить заутреню, самъ пьлъ, между тыть какъ убійцы находились уже вокругъ шатра и не дерзали напасть на праведника; по окончаніи заутрени пріобщился св. Христовыхъ таинъ, простился со всіми. при немъ бывшими, слугами, и возлегъ на одръ свой. Тогда присланные отъ Святополка устремились въ шатеръ, произили несчастнаго Князя, избили многихъ отроковъ его, — и блаж. Мученикъ, моляся за своихъ убійцъ, посль новыхъ ударовъ въ самое сердце, предалъ духъ свой Богу Іюля въ 24 дець, т. е. спустя восемь дней по смерти отца. Тело Бориса тогда же было привезено въ Вышгородъ и погребено у церкви св. Василія. Немедленно отправилъ Святополкъ клевретовъ своихъ для погубленія и другаго брата—Гліба. Его встрітили на усть в ріки Смядины близъ Смоленска, и овладівъ судномъ, на которомъ плылъ Князь, припудили страшными угрозами собственнаго повара его зарызать своего господина. Юпый Глибъ, какъ агнецъ безгласный, не противился, и, подобно брату Борису, моляся за убійцъ своихъ, былъ закланъ въ 5 день Сентября, въ понедъльникъ. Тъло св. Страстотерица было брошено убійцами въ пустып'є между двумя колодами, и въ совершенномъ пренебрежении оставалось до техъ поръ, пока Ярославъ, ведшій почти непрерывную брань съ братоубійцею — Святополкомъ, окончательно не побѣдиль его и не началь спокойно княжить въ Кіевѣ (1019 г.). Однимъ изъ первыхъ дѣлъ великаго Князя было тогда собрать свѣдѣнія, гдѣ находятся тѣла его избіенныхъ братьевъ, и услышавъ, что тѣло Глѣбово остается поверженнымъ въ пустынѣ, онъ повелѣлъ искать его. Долго искали, но не находили, и не прежде, какъ черезъ годъ (слѣдов. въ 1020 г.) оно пайдено ловцами совершенно цѣлымъ (160), нимало не измѣнившимся и не поврежденнымъ ин отъ плотоядныхъ звѣрей, пи отъ вліянія стихій, хотя около пяти лѣтъ лежало безъ всякой защиты. Съ подобающею церковною честію, съ крестами, свѣщами и курспіемъ оиміама, опо было перенссено па судно, привезено въ Вышгородъ и погребено вмѣстѣ съ тѣломъ Бориса у церкви св. Василія (161).

Вскор'в у могилы Страстотерпцевъ начали совершаться знаменія и чудеса (162). И когда церковь св. Василія, по неосторожности пономаря, сгорфла (163): то старъйшина града, доводя о томъ до свъдънія в. кн. Ярослава, сообщиль ему вмёстё и объ этихъ знаменіяхъ. Ярославъ немедленно пригласилъ къ себъ митрополита Іоанна, который, по сов'єщанію съ вел. Княземъ, сділаль чрезъ нісколько времени торжественный церковный ходъ изъ Кіева въ Вышгородъ къ могиль Святыхъ. Вельли раскопать могилу и изпести гробы ихъ на поверхность земли; и когда Митрополитъ съ пресвитерами открылъ эти гробы, — увидили мощи Угодниковъ Божінхъ совершенно нетлѣнными (164). Тогда же перенесли ихъ въ особо-устроенную клътку или часовию, поставили на десной странь, и совершили надъ пими святую службу (всенощиую). Новыя два чуда, исциленіе хромаго и слипаго, совершившіяся при гробахъ св. братьевъ, еще болье убъдили всъхъ въ прославленіи ихъ отъ Господа. И тогда Митрополитъ подаль великому Князю совыть построить въ Вышгородъ церковь во имя св. Страстотерпцевъ и установить день свящ, торжества въ память ихъ. Князь съ радостію последоваль доброму совету. Немедленно, въ зимнее время, было приготовлено дерево для церкви; а какъ только настало лъто, опа была сооружена надъ тою самою клъткою, въ которой находились раки св. Мучениковъ. Вел. Князь воздвигъ церковь великую, о цяти верхахъ, украсилъ ее иконами и иными письмены, и всякими красотами, повельть написать въ ней на иконъ и св. Мучеи. Бориса и Глѣба, чтобы върпые, взирая на пихъ съ върою и любовію, покланялись имъ и лобызали ихъ лики. По сооруженін церкви, Митрополить съ соборомь духовенства, въ присутствін вел. Киязя и при стеченіи многочисленнаго народа, торжественно освятилъ ее 24 Іюля, въ день умерщвленія Борисова, поставиль въ ней мощи новоявленныхъ Чудотворцевъ на десной странъ, и установилъ ежегодно праздновать этотъ депь въ память ихъ совокупно. По окончанін литургін, во время которой новое, внезапное исцъление хромаго при мощахъ св. Мучениковъ поразило и обрадовало всёхъ присутствовавшихъ во храмѣ, какъ очевидцевъ чуда, торжествующій Ярославъ сотвориль великое угощение для Митрополита, духовенства и всякаго званія людей, богатыхъ и убогихъ. Зат'ємъ праздцовалъ еще восемь дней, раздаль отъ имфиія своего множество милости нищимъ, сиротамъ и вдовицамъ, и повелъвъ властелину града давать для содержанія Борисо-Глібской церкви десятую часть от дани, возвратился въ Кіевъ. Митрополитъ, оставшись еще въ Вышгородъ, служилъ

нъсколько разъ сряду въ новоосвященной церкви, рукоположилъ для нея пресвитеровъ и діаконовъ и, поставивъ надъ ними старъйшину, возвратился такъже въ Кіевъ (165). Вследъ за темъ начались новыя чудеса отъ новоявленныхъ Чудотворцевъ, и когда Христолюбецъ Ярославъ услышаль о первомъ изъ этихъ чудесъ, какъ во илкоемо градь св. Страстотерицы явились ночью къ заключеннымъ въ темницъ (въ погребъ) и внезапно освободили ихъ и отъ оковъ, и изъ темницы, - то повельлъ сравнять мъсто то и «создати на немъ церковь во имя Святою» (166). Когда происходило все это, — открыты мощи св. благов врныхъ князей Бориса и Гльба, нареченныхъ въ крещении Романа и Давида, сооружена во имя ихъ первая церковь въ Вышгород'в и установленъ въ честь ихъ общій праздникъ, съ точностію не изв'єстно. Безъ сомнинія, только прежде 1035 года, когда скончался уже митрополитъ Іоаннъ, и, можетъ быть, вскоръ послъ 1020 г., когда тъло св. Гльба было погребено въ Вышгородь вмысть съ тыломъ Бориса: такъ какъ построенная во имя ихъ Ярославомъ церковь найдена въ 1072 г. при Изяславъ уже ветхою (167).

Очень в розтно, что въ царствованіе же Ярослава начали у насъ праздновать и память св. равпоапостольнаго Князя Владиміра—въ день его копчины, 15 Іюля (168): потому что, несомн в но, тогда признавали уже Владиміра вълик в Святыхъ. Пресвитеръ Иларіонъ, въ последствіи митрополить, еще до 1050 г. говориль ему похвальное слово, и въ этомъ слов в н сколько разъ со всею ув ренностію выражается, что богъ удостоиль Просв тителя Россіи славы и почестей небесныхъ, называетъ его блаженнымъ, Апостоломъ и другими подобными именами, и наконецъ

обращается къ нему съ молитвою: «за благія дёла нынѣ получивъ возмездіе на небесахъ — блага, локе уготова Бого вамъ, любящимъ Его (1 Кор. 3, 9), и наслаждаясь Его лицезрвнісмъ, помолися Господу о землв своей и людяхъ, надъ которыми ты благовърно владычествовалъ...; наипаче же помолись о сынъ твоемъ благовърномъ Каганъ нашемъ Георгіи»... и проч. Такое молитвенное обращеніе ко Владиміру естественно предполагаетъ, что святость его была уже тогда признапа Церковію. Но съ другой стороны, несомпенно, что не только при Ярославе, но и въ последстви мощи св. Владиміра не были открыты и прославлены нетлинемь: ибо Господь, по премудрыми цклямъ своимъ, опредвляетъ это не для всвхъ, а только для некоторыхъ праведниковъ. Черноризецъ Іаковъ хотя такъже называетъ Владиміра наслідникомъ рая, почившимъ въ царствіи небесномъ со всёми Святыми, и обращается къ нему съ молитвою, какъ къ Угоднику Божію, но въ то же время считаетъ нужнымъ успокоивать своихъ читателей или слушателей: «не будемъ дивиться, возлюбленіи, ссли опъ по смерти не творитъ чудесъ: многіе праведпики не сотворили чудесъ, однакожъ святы», - и вследъ за темъ приводить слова св. Златоуста, что святые люди познаются не отъ чудесъ, а отъ дёлъ, и что Богъ не всегда прославляетъ праведниковъ чудотвореніями. Равнымъ образомъ тотъ же Іаковъ и преп. Несторъ ставили въ укоръ сынамъ Россіи, что они не съ должнымъ усердіемъ молили Бога о прославленіи, т. е. объ открытіи мощей, своего Просв' тителя, присовокупляя, что еслибы русскіе Христіане съ большимъ усердіемъ молились объ этомъ во день преставленія его, — то Богъ прославилъ бы его (169). Впрочемъ мощи равноапостольнаго

Князя хотя пребывали подъ спудомъ, но тъмъ не менъе были чтимы Церковію, какъ отчасти можно заключать уже изъ обращенія къ пимъ въ слов'є пресвитера Иларіона (170). До нашествія Татаръ оп'є покоились въ мраморномъ (точне - шиферномъ) гробъ, въ самой церкви Десятинной. Въ это несчастное время гробъ сокрытъ въ землъ подъ развалинами церкви, вмъстъ съ другими гробницами. И уже въ XVII въкъ (въ 1635 г.) обрътенъ вновь и узнанъ по существовавшей на немъ надписи. Тогда-то взяты изъ гроба ифкоторые останки Просвфтителя Россіи въ память будущимъ родамъ, извъстные донынъ, каковы: а) глава благовърнаго Киязя, покоющаяся въ великой церкви Кіево-печерской Лавры; б) одна челюсть сей главы, находящаяся въ Московскомъ большомъ Успенскомъ соборѣ; в) ручная кость — въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, и — г) другія малыя частицы, находящіяся въ разныхъ странахъ Россіи (<sup>171</sup>).

Досель мы упомянули только о тыхъ праздникахъ, которые появились собственно въ Церкви Русской (о трехъ въ память освящения замычательный шихъ кіевскихъ храмовъ, и еще трехъ въ честь русскихъ Святыхъ), хотя, быть можетъ, тогда же были установлены у насъ и инкоторые другіе (172). Но само собою разумычется, что вмысть съ вырою перешли къ намъ и праздники Церкви восточной. Живымъ свидытельствомъ тому служатъ святцы при Остромировомъ Евангеліи, переписанные въ 1056 г., конечно, съ другаго, болые древняго, списка. Изъ разсматриванія ихъ открывается, что Церковь наша съ самаго начала своего приняла: а) всы главные праздники Господскіе, Богородичные и Святыхъ, установленные издревле и доселы содержимые во всей православной Церкви; б) мно-

гіе частные праздники греческой Церкви и даже мъстные — нъкоторыхъ областей и городовъ греческой имперіи, преимущественно Византіи, въ послѣдствіи уже, по большей части, исключенные изъ нашихъ мъсяцеслововъ, и в) наконецъ, два праздника Церквей Славянскихъ: въ честь св. Кирилла философа, первоучителя Славянскаго народа (Февр. 14), и въ память обрътенія честныхъ мощей св. Климента, папы Римскаго (Генв. 30) (173). Последній праздникъ темъ боле, безъ сомивнія, быль близокъ нашимъ предкамъ, что они имъли счастіе и видъть и лобызать самыя мощи Угодника Божія въ Кіевскомъ Десятинномъ храмъ. И надобно замътить, что предки наши не только приняли, но и благоговъйно соблюдали тогда свящ, времена. О св. Владимір' зам' чено въ древнемъ его житіи: «памяти Святыхъ въ церквахъ творяще пѣніемъ и молитвами, и праздноваще свътло праздники Господскіе»; о сынъ его Ярославъ: «и бъ Ярославъ любя перковныя уставы»; о встхъ Христіанахъ русскихъ того времени: «и такъ просвъщени людіе праздноваху свътло Воскресеніе Господне, и праздники святыя, и посты» ( $^{174}$ ).

О священнодъйствіяхъ, совершавшихся у пасъ въ то время, и о принадлежностяхъ священнодъйствій можемъ судить на основаніи немногихъ отрывочныхъ извъстій и уцъльвшихъ памятниковъ. Св. Борисъ, какъ мы уже упоминали, въ ночь предъ своею смертію повельлъ пресвитеру отслужить заутреню, во время которой читаны были шестопсалміе, кавислы, Евангеліе и пътъ каноно (175). Митрополитъ Іоаннъ, послъ того какъ мощи св. мучениковъ Бориса и Глъба были вырыты и поставлены въ часовить, отслужилъ надъ ними всенощную, а по перенесеніи мощей въ новую церковь, созданную Ярославомъ, совершилъ въ

ней литурию. Тотъ же митрополить, поставивь для этой церкви священниковъ и діаконовъ, повелёлъ имъ служить вечерню и утреню и литургію по вся дни (176). Препод. Өеодосій еще въ детстве своемь, когда жиль въ Курске (ок. 1020 г.), ходилъ въ церковь по вся дни, слушая тамъ со всѣмъ вниманіемъ Божественных писаній (177). Епископъ Новгородскій Лука Жидята внушаль своимь пасомымь, чтобы они не линились ходить въ церкви и на заутреню, и на объдню, и на вечерню (178). Изъ всего этого очевидно, что весь круго дневных службо церковных совершался у насъ съ самаго цачала и, по крайней мъръ, въ нъкоторыхъ храмахъ совершался ежедневно. Необходимыя для того книги: Евангеліе, Апостолъ, Служебникъ, Часословъ, Псалтырь и Октоихъ, переведенныя еще св. Кирилломъ и Меоодіемъ на славянскій языкъ, безъ сомнінія, перешли къ намъ отъ южныхъ Славянъ и употреблялись въ славянскомъ переводъ. А такъ какъ во дни в. князей Владиміра и Ярослава у насъ любили св'ятло праздновать и праздинки, для которыхъ, хотя не для всёхъ, существовали уже тогда особыя службы, тоже переведенныя на славянскій языкъ св. Меоодіемъ (179): то можно предположить, что въ Церкви Русской со времени основанія ея были отправляемы на славянскомъ языкт и службы праздничныя. Изъ богослужебныхъ книгъ, употреблявшихся тогда въ Россіи, до насъ не дошла ни одна. Развѣ только съ в роятностію можно относить къ тому времени Минею М'Есячную за Май, которая несомитино переписана съ Болгарскаго въ XI вѣкѣ, можетъ быть, даже въ первой его половинъ, какимъ-то Русскимъ, по имени Путятою. Эта драгоцінная рукопись Новгородской Софійской библіотеки содержить въ себ' службы на всв дни м'єсяца

(впрочемъ отъ службы на 21 число муч. Фалалею осталось только начало, а отъ службы на 22 число св. царю Константину только окончаніе: потому что одна тетрадь затеряна) и, имѣя весьма великое сходство съ пынѣшнею Майскою Минеею, представляетъ и нѣкоторыя любопытныя особенности (180).

Были ли составлены тогда у насъ новыя чинопосльдованія для праздниковъ, установленныхъ собственно въ честь отечественныхъ Святыхъ: равноапостольной княгини Ольги, равноапостольнаго князя Владиміра и св. Страстотерпцевъ Бориса и Глъба, сказать не можемъ; но извъстно, что служба св. муч. Борису и Глъбу встръчается въ рукописяхъ XII и XIII в. (184), а служба св. Владиміру — въ рукописяхъ XIII — XIV в. (182), и что оби опи сохраняють въ себъ явныя указанія на ихъ древивії шее происхожденіе, можетъ быть, современное установленію самихъ праздниковъ. Даже служба св. Ольгъ, приписываемая писателю XV въка Пахомію Логовету, въроятно, имъла въ основании своемъ нъкоторыя древнія стихиры, существовавшія въ честь Равноаностольной: потому что некоторыми песнями указываеть на до-монгольскій періодъ Русской Церкви (183). А написать подобныя службы въ честь новоявленныхъ Угодниковъ Божіихъ, по крайней мірь, кондаки и тропари для новыхъ праздниковъ, было и естественно по требованію обстоятельствъ и не невозможно въ то время, когда пресвитеръ Иларіонъ, дъйствительно, писалъ «молитвы за Князя и за все Православіе», долгое время употреблявшіяся въ Церкви, и любитель церковныхъ уставовъ Ярославъ содержалъ при себъ писцы многи, т. е. людей грамотныхъ и довольно образованныхъ (184).

Безъ всякаго сомнънія, у насъ совершались тогда, подобно Евхаристіи, и всѣ прочія таинства и вообще требы церковныя — по тъмъ чинамъ, которые были переведены на славянскій языкъ еще св. Меоодіемъ. Въ древивішихъ повъствованіяхъ мимоходомъ упоминается о крещеніи у насъ въ то время различныхъ лицъ, о рукоположении пресвитеровъ и діаконовъ, о в'вичаніи браковъ, объ освященіи церквей, о крестных ходах и под. (185). Зам'вчательны, въ особенности, касательно крещенія слідующія извъстія. Родители препод. Осодосія, говорится въдревнемъ житін его, въ осьмой день по рожденіи его принесли младенца къ іерею Божію, «лкоже есть обычай крестьяномъ, да имя дътищю нарекутъ», а когда минуло ему сорокъ дней, «крещеніемъ того освятиша». Это показываетъ, что въ Церкви нашей дъйствительно существовалъ тогда такой обычай, хотя, быть можеть, и не всеобщій (186). Съ того же времени начался у насъ и другой обычай, сохранявшійся очень долго и имфвшій примфръ въ христіанской древности, что наши Князья, принимая при крещеніи новыя христіанскія имена, удерживали и свои прежнія, бывшія въ язычествъ, народныя названія. Самъ просвътитель Россін Владиміръ и вст дти его: Ярославъ, Святополкъ, Вышеславъ, Мстиславъ, Борисъ, Глебъ и прочіе, все дети Ярослава: Владиміръ, Святославъ, Всеволодъ, Изяславъ и другіе, изв'єстны были преимущественно подъ именами ихъ не христіанскими, а мірскими или народными (187). Не служили ли эти последнія имена вместо фамилій или прозваній для князей, для различія ихъ между собою? Въ царствованіе в. кн. Ярослава произошелъ въ нашей Церкви необычайный случай крещенія мертвыхъ, не повторявшійся уже впосл'єдствіи: въ 1044 году выкопали изъ мо-

гилъ кости двухъ дядей Ярославовыхъ, Олега и Ярополка, умершихъ въ язычествъ, крестили эти кости и положили ихъ въ церкви св. Богородицы Десятинной, сооруженной Владиміромъ (188). Допустить такое событіе, которое справедливо и тогда еще пъкоторые не одобряли (189), Ярославъ могъ по двумъ причинамъ: съ одной стороны, не зналь ли онъ съ достовърностію, что Олегь и Ярополкъ, воспитанные подъ руководствомъ равноапостольной Ольги, въровали во Христа и не крестились при жизни только по теснот обстоятельствь, или потому, что скончались неожиданною, напрасною смертію (190). А съ другой — какіе-нибудь пришельцы съ востока, ученые Греки могли убъдить благочестиваго Киязя, послъдуя издревле существовавшему ложному толкованію словъ Апостола (1 Кор. 15, 29), что позволительно крестить и мертвыхъ, хотя такое крещеніе ясно запрещено еще Соборомъ Кароагенскимъ (191).

Св. сосуды и вообще церковная утварь употреблялись у насъ съ самаго начала тѣ же самые, какіе употребляются до нынѣ. На мозаическомъ изображеніи тайной вечери въ Кіево-Софійскомъ соборѣ видимъ въ рукахъ Спасителя потиръ или чашу, изъ которой Онъ пріобщаетъ Апостоловъ своей крови, а на самой трапезѣ, къ правой стороиѣ — дискосъ съ раздробленнымъ тѣломъ Господнимъ, къ лѣвой — развернутую и стоящую звъздицу и при ней копіє съ рукояткою; въ рукахъ Ангеловъ рипиды, простертыя надъ трапезою; въ правыхъ рукахъ архидіаконовъ Стефана и Лаврентія — кадильницы, и въ лѣвой у послѣдияго — ладопициу (192). Не такъ давно найдены въ Кіевѣ: а) серебряная чаша на подножкѣ, низкая, съ изображеніями по сторонамъ въ выпуклыхъ кругахъ Спаси-

теля, Божіей Матери, св. Іоанна Предтечи, св. Іоанна Златоустаго и съ греческою надписью по краямъ: пійте отв нея вси..., и б) серебрянный дискосъ, состоящій изъ одной тарелочки безъ подножки, съ изображениемъ Божией Матери на срединѣ и съ греческою надписью по краямъ: прішмите, лдите.... Судя по тому, что и почеркъ и порядокъ греческихъ буквъ въ надписяхъ на чашв и дискосв сходенъ съ темъ, какимъ сделаны такія же надписи на мозаик въ Кіево-Софійскомъ соборф, и вообще съ начертаніемъ греческихъ буквъ X и XI віка, по Монфоконовой палеографіи, не безъ основанія относять эти свящ. сосуды къ начальному времени нашей Церкви (193). Въ развалицахъ Ирининской церкви въ Кіев в найдены, между прочимъ, нъсколько мъдныхъ обломковъ отъ паникадиля и колокола, а въ развалинахъ Десятинной — два разбитые колокола особой формы (194); кром' того, если эти вещи и нельзя съ решительностію относить ко временамъ Владиміра и Ярослава, по самой літописи извістно, что въ Новгородскомъ Софійскомъ соборв, построенномъ въ 1045 — 1052 году, существовали и паникадила и колокола, разумвется, по примвру знативншихъ церквей Кіевскихъ (195). Что касается до свящ. облаченій: то діаконы на мозаик в Кіево-Софійскаго собора изображены въ стихарях съ орарем чрезъ лъвое плечо, а святители - и на мозаикъ, и на фрескахъ того же собора, и на серебряной чашь, найденной въ Кіевь, представлены съ непокрытыми главами въ подризникахъ, епитрахиляхъ, набедренникахъ, фелонях и омофорах поверхъ фелоней (196): знакъ, что тогда какъ въ Греціи, такъ и у насъ епископы не носили еще ин саккосовъ, ни митръ, и отличались отъ священниковъ въ своихъ облаченіяхъ только омофоромъ. Есть,

впрочемъ, основаніе думать, что собственно Митрополитъ русскій, по примѣру константинопольскаго Патріарха, и по праву, отъ него и отъ всего константинопольскаго собора данному еще въ самомъ началѣ, облачался въ саккост при Богослуженіи, въ отличіе отъ подвластныхъ ему епископовъ, и то не всегда, а только въ нѣкоторые самые великіе праздники (197).

Замьтимъ наконецъ, что при церквахъ, по древнему обыкновению, у насъ погребали умершихъ, и Киязья любили находить для себя и для близких в сердцу последній пріють по смерти въ тіхъ храмахъ, которые сами же воздвигли при жизни. Такъ, въ Десятинной церкви, сооруженной св. Владиміромъ, погребены: самъ Владиміръ и еще прежде первосвятитель Михаилъ, царица Аниа — суируга Владиміра, а потомъ окрещенныя кости братьевъ его Олега и Ярополка; вокругъ же церкви — многія другія лица, какъ свидътельствуютъ множество костей мертвыхъ и при нихъ различныхъ крестиковъ, найденныхъ при раскапываніи этой церкви (198). Въ Черниговскомъ-Спасскомъ соборъ, который заложенъ Княземъ Мстиславомъ, а оконченъ Кияземъ Святославомъ Черниговскимъ, погребены оба эти Князя, и потомъ дъти послъдняго: Гльбъ, Олегъ и другіе. Въ Кіево-Софійскомъ — погребены: храмоздатель — Ярославъ и въ послъдствіи два сына его Изяславъ и Всеволодъ и два внука-Ростиславъ и Владиміръ Мономахъ. При раскапываніи Ирипинской церкви найдены въ разныхъ мъстахъ, вокругъ и внутри ея, равно какъ и въ двухъ палаткахъ, пристроенныхъ съ объихъ сторонъ къ алтарю, многія гробиицы изъ краснаго япифера, въроятно, княжескія; кромьтого въ самой церкви близъ того м'вста, гдв надлежало быть правому крылосу, открыта такъ-называемая усыпальница для погребенія умершихъ (199). Въ Новгородскомъ Софійскомъ соборѣ погребены основатель его Князь Владиміръ Ярославичъ, мать его Ирина и другіе (200).

and the state of t

The same and the state of the s

## ГЛАВА ІІІ.

первыя училища въ россіи и памятники духовнаго просвъщенія и ученія.

Равноапостольный Князь, какъ только крестились Кіевляне, повелтвая приводить па крещеніе людей по всемъ градамъ и селамъ и всюду устроять церкви, вместе съ тъмъ новелълъ «поимати у нарочитое чади дъти и даяти на ученье книжное». Здесь, какъ и въ просвещени своего народа св. върою, опъ началъ съ собственнаго семейства: ибо изв'єстно, что, наприм'єрь, Ярославь, Метнелавъ, Изяславъ и Борисъ были научены граматъ, и сами любили читать книги (201). Главнымъ совътшикомъ и содъйствователемъ въ этомъ дълъ для в. к. Владиміра былъ первосвятитель Михаилъ. Онъ, если върить Степенной книгь, призываль къ себь учителей и паставляль ихъ учить дътей не только грамать, но и православной въръ и благоправію, действовать на нихъ не гивомъ и не жестокостію, а ласковостію и страхомъ, раствореннымъ любовію, и благоразумно приспособляться въ своихъ урокахъ къ силамъ и понятіямъ каждаго (202).

Сколько у насъ явилось тогда училищъ, т. е. первоначальпыхъ школъ, и гдѣ именно, преподобный Несторъ не опредъляетъ. Но песправедливо было бы выводить изъ словъ его, будто такія училища открыты тогда въ одномъ

Кіевъ. Напротивъ, по ходу Несторовой ръчи видно, что наказъ великаго Киязя касательно обученія дітей относился вообще къ тъмъ мъстамъ, гат повелълъ опъ приводить людей на крещеніе, а въ одной изъдревныйшихъ нашихъ льтописей сказаніс Нестора читается такъ: «и пославъ (Владиміръ) по всёмъ градомъ своего царства и по странамъ и повелѣ дъти отъимати у нарочитыхъ людій и учити грамотъ». Равно и другой нашъ писатель XI въка передаетъ это извъстіе слъдующимъ образомъ: «и повелъ (Владиміръ) нопомъ по градомъ и по селомъ люди ко крещенію приводити и діти учити граматів» (203). Значить, воля Владиміра была та, чтобы въ каждомъ приходъ при церкви находилась школа, въ которой мъстное духовенство занималось бы обучениемъ дътей. Притомъ изъ свидътельства самаго Нестора извъстно, что въ Курскъ (въ первой половин' XI в.) существовало и всколько учителей, изъ которыхъ каждый принималь къ себъ дътей на ученье, и что къ одному изъ этихъ людей, имвишему у себя не мало учениковъ, отданъ былъ отрокъ Осодосій, впоследствін знаменитый игуменъ Кіево-печерскій (204): Если же въ такомъ городѣ, какъ Курскъ, было уже тогда пфсколько частныхъ, положимъ, даже весьма небольшихъ, домашнихъ школъ: то возможно ли, чтобы опъ не существовали въ городахъ, болбе важныхъ, напримъръ, въ тъхъ, гдъ открыты были епископскія каосдры, или им'єли свое м'єстопребываніе князья удільные, діти Владиміра? А потому нельзя считать не въроятными и слова послъдующихъ летописей, что тогда заведено у насъ множество училищь книжных, хотя, разумвется, не вдругъ, а постепенно, и училищъ только приходскихъ, первоначальныхъ (205).

По приміру равноапостольнаго Владиміра, который «любилъ словеса киижная», и великій князь Ярославъ до того быль предань книгамъ, что часто самъ читалъ ихъ днемъ и почью, и не менте отца своего заботился о просвъщени своихъ подданныхъ. Съ этою цълю онъ, вопервыхъ, поставляя по градамъ и селамъ священно-служителей, нарочито определяль имъ изъ именія своего урокъ (жалованье), чтобъ они чаще собирали народъ въ церкви и ревпостнъе учили его въръ, какъ поручено имъ отъ Бога. Во-вторыхъ, составилъ вокругъ себя целое общество людей, довольно образованныхъ, которые перевели, по его поручению, многія книги съ греческаго языка на славянскій, а другія, въроятно, прежде въ Болгаріи или Россіи переведенныя, списали, и предлагаль эти книги для чтенія всёмъ вёрнымъ. Въ-третьихъ, собравъ много книгъ, положилъ ихъпри Кіево-Софійскомъ соборъ и такимъ образомъ основалъ первую въ нашемъ отечествъ библіотеку (206). Въ-четвертыхъ, посытивши въ 1030 г. Новгородъ, самъ завелъ тамъ весьма значительное по тому времени училище, въ которомъ съ перваго разу начали обучаться триста детей старостъ и пресвитеровъ, хотя этимъ отнюдь не отвергается, что и прежде въ Новгородъ могли быть частныя, небольшія училища, какъ въ Курскв (207). Судя по такимъ опытамъ, естественно думать, что Ярославъ старался и въ другихъ містахъ заводить, или, по крайней мъръ, поддерживать школы для образованія народа и приготовленія пастырей Церкви. Автописецъ не сообщаеть объ этомъ известій, по за то делаетъ общее замъчание, что тогда, какъ Владимиръ только взоралъ и умягчилъ землю русскую святымъ крещеніемъ, Ярославъ «насъялъ киижными словесы сердца върныхъ людей», и что даже къ концу XI и въ началь XII въка сыны Россіи только пожинали посъянное этимъ достойнымъ княземъ ( $^{208}$ ).

Чему обучали въ нашихъ первоначальныхъ училищахъ? Безъ всякаго сомпънія, славянской грамать и письму, какъ требовало самое назначение этихъ училищъ для образования Русскихъ. И препод. Несторъ пишетъ о преподобномъ Өеодосів, что, когда въ дітстві опъ отдань быль родителями своими «на ученіе божественныхъ книгь», то «вскорт извыче всю грамату, якоже встыть чудитися о премудрости и разум'в д'втища и о скоремъ его ученіи». Если допустить, что одного изъ главићишихъ цълей при заведеніи у насъ училищъ было — приготовлять въ нихъ, согласно вопіющимъ потребностямъ того времени, священниковъ и причетинковъ для приходскихъ церквей: то необходимо согласиться, что въ и вкоторыхъ школахъ обучали и церковному пънію. А въ нъкоторыхъ могли обучать и языку греческому, который столько быль нужень нашимъ пастырямъ по деламъ веры. По крайней мере, Польскіе літописцы объ этомъ говорять ясно, и то неоспоримо, что во дии Ярослава у насъ находились уже люди, которые достаточно знали оба языка, греческій и русскій, переводя съ перваго на последній разныя книги, по волъ великаго князя, хотя лица эти могли быть и изъ Грековъ, или изъ Славянъ южныхъ (200).

Какія же кинги тогда переведены у насъ, какія списаны съ прежнихъ переводовъ и какія пріобрѣтены готовыя нашими великими князьями (210)? Рѣшительнаго объ этомъ сказать почти ничего нельзя. Можно только, по нѣкоторымъ даннымъ, преднолагать, что въ юной Церкви Русской существовали уже на славянскомъ языкѣ книги

Священнаго Писанія. Не упоминаемъ здісь о полномъ экземплярь книгъ ветхозавътныхъ, который будтобы былъ написанъ еще при самомъ великомъ киязъ Владиміръ, и въ концѣ XVI вѣка доставленъ царемъ Іоанномъ Васильевичемь Грознымъ Острожскому Киязю Константипу, какъ свидътельствуетъ послъдній въ предисловін къ изданной имъ Библін (211): потому что, при ближайшемъ разсмотрѣнін этого списка, оказывается, что онъ восходиль отнюдь не далъе XV въка  $(^{212})$ . По экземпляръ четверо-евангелія, написанный въ 1056 г. для новгородскаго посадника Остроміра, и дошедній въ цізлости до настоящаго времени, конечно, списанъ былъ съ другаго экземпляра времень Ярослава I или даже св. Владиміра. Пресвитеръ Иларіонъ въ одномъ изъ сочиненій своихъ, явившемся прежде половины XI въка, начерталь слъдующія замьчательныя слова: «пзлагать въ семъ писаніи пропов'єдь Пророкова о Христь и учение Апостолова о будущемъ въкъ было бы излишие и клопилось бы къ тщеславію: ибо что писано въ другихъ книгахъ и вамъ уже извъстно, о томъ предлагать здёсь было бы признакомъ дерзости и славолюбія». Значить, книги Пророковь и Апостоловь, разумвется, на Славянскомъ языкв были уже доступны слушателямъ или читателямъ Иларіона. Въто же время самъ онъ привелъ въ двухъ своихъ небольшихъ сочиненіяхъ мъста изъ книгъ ветхозавътныхъ: Бытія, Судей, Псалмовъ, Исаіи, Іереміи, Данінла, Осін, Малахін, Інсуса сына Сирахова, и новозавѣтныхъ: Евангелій — отъ Матоея, Марка, Луки, Іоанна, и посланій — Іакова и Павла: къ Римлянамъ, перваго къ Кориноянамъ, Галатамъ, Ефесеямъ, втораго къ Тимовею и къ Титу (213). Въ 1047 году для Новгородскаго Князя Владиміра Ярославича написаны были книги шестнадцати Пророковъ съ краткими толкованіями на нихъ изъ разныхъ Отцевъ и учителей Церкви, сохранившіяся въ копіяхъ XV вѣка (214). Переписывались ли тогда въ Россіи еще какія либо библейскія книги, съ толкованіями на нихъ или безъ толкованій; только ли переписывались готовыя, переведенныя еще св. Менодіемъ въ Болгаріи, или нѣкоторыя персведены вновь въ самой Россіи при Ярославѣ, — пичего не знаемъ и не утверждаемъ (215).

Кром'в книгъ Священнаго Писанія существовали тогда у насъ на Славянскомъ языкѣ и житія Святыхъ. Преп. Несторъ говоритъ о св. Борисѣ, что онъ, будучи исполненъ благодати Божіей, часто «взимаще книгы и чтяше житья и мученія святыхъ»; а мпихъ Іаковъ свидітельствуетъ, что св. Борисъ предъ своею кончиною воспоминалъ именно страданія св. Никиты, св. Вячеслава, князя Чешскаго, и св. великомученицы Варвары, которыя, слёдовательно, были ему извёстны (216). О другихъ книгахъ Славянскихъ, сохранившихся въ спискахъ XI ввка, скажемъ въ следующемъ отделе нашей исторіи: потому что нельзя доказать, чтобы онб относились къ первой половинь этого стольтія, а не къ последней. Здесь же ограничимся общимъ замъчаніемъ, что благочестивыхъ книгъ тогда находилось у насъ уже довольно. Ярославъ, по словамъ лѣтописца, собралъ и списалъ «книгы многы», такъ что изъ нихъ составилась Кіево-Софійская библіотека, и ими поучались не только князья или пастыри, но и вообще «върніи людье». И пресвитеръ Иларіопъ, который самъ получилъ образование въ то время, въ одномъ изъ своихъ словъ выразился: «мы пишемъ не для незнающихъ, а для насыщающихся съ избыткомъ книжною мудроcmio» ( $^{217}$ )! Вотъ какихъ людей можно уже было встр $^{*}$ ьчать тогда между Русскими!

Памятниковъ духовнаго просвъщенія и ученія, относящихся непосредственно къ отечественной нашей Церкви того времени, сохранилось весьма мало. Но тъмъ-то болье они и драгоцънны для пасъ и привлекаютъ на себя наше вниманіе.

Первую драгоцівнюєть представляеть собою довольно обширный сумволъ въры, преподанный въ пояснение и дополнение краткаго, Никеоцареградскаго сумвола, великому киязю Владиміру, вдругъ послѣ крещенія его въ Херсопъ. Нынъ сдълалось извъстнымъ, что этотъ сумволъ есть не что иное, какъ буквальный переводъ, съ небольшими по мъстамъ пропусками, Греческаго исповъданія въры, написаннаго еще Михаиломъ Сипкелломъ (ум. ок. 835) (218). И мы думаемъ, что сумволъ переведенъ точно для нашего Князя крестившими его Греками, а препод. Несторомъ, который могъ еще видъть переводъ, если не въ первоначальномъ спискъ, то въ копіяхъ, внесенъ въ льтопись безъ всякой переміны. Ибо, во-первыхъ, этотъ переводъ очень не точенъ и показываетъ, что переводчики мало были знакомы съ богословскою терминологіею на Славянскомъ языкъ и вовсе не знали, что исповъданіе Михаила Синкелла уже давно и съ большею точностію переведено было на Славянскій языкъ для Болгарскаго царя Симеона (882 — 927) въ Сборникъ, впослъдстви переписанномъ для нашего вел. кн. Святослава (219). A во-вторыхъ — въ этомъ переводъ православное, строго-догматическое выраженіе о Сынт Божіемъ и Св. Духт — бисобою единосущный замівнено полуаріанскимъ терминомъ — подобносущный опособосос. — Но извъстно, что не только во дни преп. Нестора, а еще при митрополить Иларіонъ у насъ употребляли о Сынъ Божіемъ слово: единосущный, и что даже гораздо прежде въ переводъ Синкеллова же исповъданія въры для Болгарскаго царя Симеона употреблено это самое слово (220). Возможно ли, чтобы такое еретическое выраженіе (подобпосущный) о Сынъ Божіемъ, и при томъ въ сумволь, преподанномъ Просвътителю Россіи, могъ допустить нашъ просвъщенный лътописецъ, еслибы онъ самъ перевель этотъ сумволь, или еслибы онъ нозволиль дълать какія-либо перемъны въ прежнемъ переводъ, внося его въ свою лътопись? Обращаясь къ содержанію сумвола, находимъ здъсь въ краткихъ словахъ всъ главивійшіе догматы православія, какіе передала издревлеправославная Церковь греческая юной дніери своей, Церкви русской, въ лицъ ея Равноапостола:

Догмать о Пресвятой Троиць: «Върую во единато Бога Отца нерожденнаго, во единаго Сына рожденнаго, во сдинаго Святаго Духа исходящаго, — три лица (собъетва) совершенныя, разумныя, разділяемыя числомъ и упостасиыми свойствами, а не по Божеству: нбо они раздъляются пераздъльно и соединяются несмъстно. Богъ Отецъ, присно-сый, пребываетъ въ отчествъ, перожденъ, безначаленъ, пачало и вина всъмъ, и единою перожденпостію отличается отъ Сына и Духа; отъ Отца рождается Сынъ прежде всехъ векъ, и исходитъ Духъ Святый безвременно и безтилесно. Гди Отецъ, тамъ и Сыпъ, тамъ и Духъ Святый: Сыпъ единосущено Отцу, различаясь отъ Отца и Духа только рожденіемь; пресвятый Духу Отцу и Сыну единосущено и соприспосущень. Отцу (свойственно) отчество, Сыну сыновство, а Святому Духъ исхождение. Ни Отецъ не прелагается въ Сына или въ Духа, ни Сынъ

во Отца или въ Духа, ни Духъ въ Сына или во Отца: ибо непреложны свойства. Не три Бога, по единъ Богъ: потому что едино Божество въ трехъ лицахъ».

Догмать о воплощеніи. «По хотвіню Отца и Духа (Сынъ Божій), не оставляя отеческихъ нѣдръ, сошелъ спасти свою тварь, вошелъ въ дѣвическія ложесна Пречистыя, какъ сѣмя Божіе, и, принявъ плоть, одушевленную душею словесною и разумною, изшелъ Богомъ воплошеннымъ, родившимся пензреченно, и сохранившимъ дѣвство Матери. Не потерпѣлъ ни смѣшенія, пи сліянія, ни измѣненія, по пребылъ, чѣмъ былъ, и сталъ, чѣмъ не былъ, принявъ зракъ раба истиною, а не привидѣньемъ, и содѣлавшись подобнымъ намъ но всему, кромѣ грѣха»...

Доглаты о крестной смерти, воскресеніи, вознесеніи на небеса и второмо пришествін Спасителя: «Распялся же и смерть вкусиль, безгрішный; воскресь въ своей плоти, не видівь тлінія; на небеса возшель и сінді одесную Отна; пріидеть же паки со славою судить живыхъ и мертвыхъ. Какъ возшель съ своею плотію, такъ и спидеть»...

Догмать о святых таниствах Церкви: «Кром того испов кую едино крешение водою и Духомъ; приступаю къ пречистымъ танамъ, в вруя, что опъ суть воистину тъло и кровь»...

Догмать о церковных преданіях, и въ частности, о поклоненіи иконамь, кресту, мощамь святых и священнымь сосудамь: «Пріемлю церковныя преданія, покланяюся честнымь иконамь, покланяюся древу честнаго креста и всякому начертанію креста, святымь мощамь и святымь сосудамь».

Къ этимъ частнымъ догматамъ, по изложени которыхъ въ подлинномъ сумвол'в въры Михаила Синкелла следуеть заключение, присовокуплены въ переводе для вел. князя Владиміра еще два общія и весьма важныя наставленія. Первое — о томъ, какого начала должно держаться, чтобы быть истипно-православнымъ: «въруй и седьми Соборамъ святыхъ Отецъ, изъ коихъ первый быль въ Никеи на Арія...; вторый въ Константинополѣ на Македонія...; третій въ Ефесь на Несторія»... и такъ далье перечислены всь седмь вселенскихъ соборовъ съ обозначениемъ, сколько отцевъ присутствовало на каждомъ соборъ и противъ кого каждый былъ направленъ. Другое наставленіе — о томъ, чего надлежало, особенно въ то время, остерегаться Русскимъ, чтобы не потерять православія: «не принимай же ученія отъ Латинянъ, коихъ ученіе развращенно». Всл'ёдъ за этимъ указаны п'ёкоторыя отступленія Латинянъ, замічено, что прежде и они были православны и принимали участіе во всёхъ седми вселенскихъ соборахъ, пока не совратились, и наконецъ повторенъ завътъ: «блюдися, ихъ ученія... Богъ да сохранитъ тебя отъ сего». Мы полагаемъ, что и это последнее наставленіе, паправленное противъ Латинянъ, точно преподано в. кн. Владиміру крестившими его Греками, а не выдумано самимъ лътописцемъ. Ибо въ наставленіи, между прочимъ, сказано о западномъ духовенствъ: «ови попове единою женою оженъвся служать, а друзіи до семые жены поимачи служать». Такой упрекъ Латинянамъ могли дёлать на восток' разв' еще въ конц' X и въ начал XI в'ка, т. е. до папы Григорія VII, который отлучиль отъ Церкви всъхъ женатыхъ священнослужителей, а отнюдь не во второй половинъ XI и началъ XII столътія, когда жилъ преп. Несторъ, и когда, дъйствительно, ни преп. Өеодосій

печерскій, ни другіе наши обличители Латинянъ не дъ-

Вторая драгоцыщость нашей духовной литературы того времени есть «Поученіе къ братія» Новгородскаго епископа Луки Жидяты. Поученіе это важно для насъ не по одной своей древности; нътъ, а особенно потому, что оно составлено челов' комъ, который первый изъ нашихъ соотечественниковъ удостоился степени архипастырства, потому, что оно, сколько допынъ извъстно, есть первое, собственно Русское словесное произведеніе, которое, судя по содержанію его и тону, святитель Новгородскій произнесъ едва ли не при самомъ вступленіи на свою паству (1035 г.). Не отличается это поучение ни искуственнымъ краснор вчіемъ, ни глубиною и плодовитостію мыслей; напротивъ, дышетъ совершенною простотою и кратко излагаетъ самыя общія, первопачальныя паставленія въ истинахъ въры и правственности. Но за то оно вполнъ соотвътствовало настоятельнымъ потребностямъ времени и м'єста, вполив приспособлено было къ понятіямъ тіхъ младенцевъ по въръ, къ которымъ было направлено.

«Первье всего, братіе, говорить проповъдникъ, воть какую заповъдь всё мы Христіане должны содержать несомнённо: вёровать во единаго Бога, въ Троицё славимато, во Отца и Сына и Святаго Духа, какъ научили апостолы и утвердили святые Отцы: върую во единаго Бога... до конца. Вёруйте также воскресенію и жизни вічной и вічной мук (уготованной) грішникамъ. Не лінитесь ходить въ церкви и на заутреню, и на об'єдню, и на вечерню; и въ кліти своей, отходя ко сну, прежде помолись Богу, и тогда возлегай на постелю. Въ церкви предстойте со страхомъ Божіимъ; не говори ничего и ни о чемъ не

26?

мысли, но всею мыслію моли Бога, да отпустить тебѣ Богъ грѣхи.»

Указавъ, такимъ образомъ, главныя обязанности Христіанина по отношенію къ Богу, пропов'ядникъ начинаетъ преподавать своимъ слушателямъ Христіанскія обязанности и къ ближнимъ: «любовь имфите со всякимъ человъкомъ, а особенно съ братіею, и да не будетъ иное на сердцѣ, а иное на устахъ. Не рой ямы предъ братомъ, да не ввергнетъ тебя Богъ еще въ большую; но будь такъ правдивъ, чтобы ради правды и закона Божія быть готовымъ положить свою главу, да сочтетъ тебя Богъ со святыми. Прощайте брать брату и всякому человъку, а не воздаванте зломъ за зло; похвалите другъ друга, да и Богъ васъ похвалитъ. Не смущай, да не наречешься сыномъ діавола; но примиряй, да будешь сыномъ Богу. Не осуди брата даже мыслію, поминая грфхи свои, да и тебя Богъ не осудить. Помните и милуйте странныхъ и убогихъ и заключенныхъ въ темницахъ, и будьте милостивы къ своимъ сиротамъ»....

Послѣ сего проповѣдникъ обращаетъ вниманіе своихъ слушателей преимущественно на самихъ себя, и наставляетъ, какъ они должны вести себя по-христіански: «Не прилично вамъ, братіе, имѣть лицемѣріе, произносить срамныя слова и гнѣваться на всякъ день. Не злобствуй, не смѣйся ни надъ кѣмъ; въ напасти терпи, возлагая упованіе на Бога. Не имѣйте дерзости, ни гордости, не прилѣпляйтесь къ чему либо иному подобному, памятуя, яко заутра мы будемъ смрадъ и гной и червіе. Будьте смиренны и кротки, да и послушницы будьте и творцы Божіимъ зановѣдямъ: ибо въ сердцѣ гордаго обитаетъ діаволъ, и Слово Божіе не можетъ утвердиться въ немъ.»

Наконецъ, пропов'вдникъ изрекаетъ еще и всколько общихъ наставленій касательно обязанностей Христіаннна въ отношени къ Богу, къ ближнимъ и къ самому себъ, особенно въ быту семейномъ, гражданскомъ и церковномъ, и тъмъ заключаетъ свое поучение. «Чтите стараго человька и родителей своихъ; не клянитеся именемъ Божінть, ни иного заклинайте, ни проклинайте. Судите по правдь, мэды не емлите, не отдавайте въ лихву. Бога бойтеся, князя чтите: мы рабы, во-первыхъ, Бога, а потомъ Государя. Чтите отъ всего сердца іерея Божія, чтите и слуги церковныя. Не убій, не укради, не солжи, не будь дов'брчивъ лжи; не ненавиди, не завиди, не клевещи; не твори блуда ин съ рабою и ни съ къмъ; не ней безвременно, но пей въ мъру, а не до пьянства. Не будь гиввливъ и дерзокъ; съ радующимися радуйся, съ печальными будь печаленъ. Не ядите сквернаго; святые дни чтите. Богъ же мира со всѣми вами! Аминь»  $\binom{221}{2}$ .

Новторяемъ: просто это поученіе и безънскуственно; но оно ноказываетъ въ авторѣ пастыря мудраго, ясно понимавшаго, какою пищею ему надлежало питать свое духовное стадо, — пастыря ревностнаго и попечительнаго, который, казалось, хотѣлъ напутствовать своими наставленіями ввѣренныхъ его водительству во всѣхъ разнообразныхъ обстоятельствахъ жизни; пастыря кроткаго и любвеобильнаго, умѣвшаго говорить съ духовными чадами голосомъ убѣжденія и сердца. Одно уже это объясняетъ намъ, почему Ярославъ, не смотря на преобладающее въ то время вліяніе Греческаго духовенства въ нашей Церкви, рѣшился избрать на Новгородскую кафедру Русскаго — Луку Жидяту, и предпочелъ его ученику прежняго Новгородскаго епископа Іоакима, Ефрему, тогда какъ

последній, по завещанію своего учителя, уже пять леть отправляль обязанности его учительства.

Третья драгоцівность и, можно сказать, перль всей нашей духовной литературы перваго періода есть «Слово» пресвитера Иларіона, бывшаго въ сель Берестовь, впоследствін митрополита Кіевскаго. Мы уже ифсколько разъ приводили краткіе отрывки изъ этого превосходнаго слова, какъ свидътельства историческія. Теперь взглянемъ на него во всей его цълости, чтобы составить о немъ надлежащее понятіс. Нельзя не удивляться эрелости ума, глубинъ чувства, обилію богословскихъ свъдьній и тому ораторскому одушевленію и искусству, какими запечатлівно это образцовое слово, написанное Иларіономъ еще въ санъ пресвитера. Оно состоитъ изъ трехъ частей, которыя, по-видимому, разнородны между собою, но иміноть тісную, внутреннюю связь и составляютъ одно художественное цёлос. Въ первой части витія показываетъ превосходство закона Евангельскаго, т. е. въры Христовой, предъ закономъ Мочсевымъ и распространение ея между всеми народами, и въ особенности въ земль Русской; во второй — восхваляетъ равноапостольнаго Владиміра, просвътившаго землю Русскую этою спасительною върою, столько превосходящею законъ Мочсеевъ; въ третьемъ — обращается съ молитвою къ Богу отъ лица всей новопросвішенной земли Русской, — такъ что первая часть служитъ самою твердою основою для второй, а вторая естественно приводитъ къ третьей и заключается ею. Всъ эти три части означены въ самомъ заглавіи слова: «О законъ, Мочсеомъ даннёмъ, и о благодати и истине, Інсусъ Христомъ бывшимъ, и како законъ отъиде, благодать же и истина всю землю исполни и въра во вся языки простреся

и до нашего языка Русскаго; и Похвала Кагану нашему Владиміру, отъ него же крещени быхомъ, и Молитва къ Богу отъ всеа земля наша».

«Благословень Господь Богь Израилевь, Богь Христіанскій, — такъ начинается первая часть слова, — яко посъти и сотвори избавление людеми своими (Лук. 1, 68), не презрѣлъ твари своей до конца и не попустилъ ей быть одержимою мракомъ идолопоклонства и бъсовскимъ служеніемъ, но оправдалъ сперва племя Авраамово чрезъ скрижали и законъ, а послъ чрезъ Сына своего спасъ всъ народы Евангеліемъ и крещеніемъ, вводя ихъ въ обновленіе пакибытія, въ жизнь вічную. Итакъ восхвалимъ и прославимъ Его, непрестанно хвалимаго отъ Ангеловъ; поклонимся Ему, которому непрестанно кланяются Херувимы и Серафимы: ибо Онъ призрѣлъ на людей своихъ, — и не ходатай, ниже Ангель, но самь спась нась (Ис. 63, 9), пришедъ на землю не привидениемъ, но истинно, пострадавъ за насъ плотію, до гроба, и воскресивъ насъ съ Собою. Облекшись плотію, пришель Онъ къ живущимъ на земль человъкамъ; а бывъ распятъ и положенъ во гробѣ, сошелъ къ находящимся во адѣ, дабы тѣ и другіе, живые и мертвые, познали посъщение и пришествие къ нимъ Божества, и уразумбли, что Богъ имбетъ власть и силу надъ живыми и мертвыми. Ибо кто такъ великъ, какъ Богъ нашъ? Онъ единъ творитъ чудеса. Онъ положиль законь для приготовленія людей къ принятію истины и благодати, чтобы человъческое естество, при руководствъ закона, уклоняясь отъ идольскаго многобожія, пріучилось в ровать въ единаго Бога, чтобы челов вчество, какъ сосудъ оскверненный, бывъ омыто закономъ и обръзаніемъ, какъ водою, могло принять млеко благодати и

крещенія. Законъ былъ предтечею и служителемъ благодати и истины; истина же и благодать служатъ вѣку будущему, жизни безсмертной. Ибо законъ приводилъ подзаконныхъ къ благодатному крещенію; крещеніе же препровождаетъ сыновъ своихъ въ вѣчную жизнь. Мочсей и Пророки проповѣдали о пришествіи Христовомъ, а Христосъ и Его Апостолы — о воскресеніи и будущемъ вѣкѣ.»

Послѣ этой общей мысли о закопѣ и благодати, составляющей какбы вступленіе къ первой части, витія подробно разсматриваетъ ихъ взаимное отношеніе подъ сумволическими образами сперва Агари и Сарры, потомъ Манассін и Ефрема, и раскрываетъ преимущественно двѣ истины: во-первыхъ — ту, что законъ данъ былъ только на время, служилъ только приготовленіемъ къ благодати, сѣнію грядущихъ благъ и долженъ былъ прейти, когда возсіяла благодать и начала приводить людей къ вѣчной жизни; а во-вторыхъ — ту, что законъ данъ былъ однимъ Іудеямъ и не простирался на другіе пароды, тогда какъ благодать и вѣра Христіанская дарована для всѣхъ людей, распространилась на множество языковъ, наполнила всю землю, покрыла ее, какъ вода морская, и спасаетъ всѣхъ.

При созерцаніи такого превосходства благодати предъ закономъ витія снова возносится къ самому виновнику благодати Господу Іисусу и восклицаетъ: «итакъ, кто не прославитъ, кто не восхвалитъ Его, кто не поклонится величію славы Его? Кто не удивится неизмѣримому человѣколюбію Его? Рожденный прежде вѣковъ отъ Отца, единый сопрестольный Отцу, единосущный Ему, какъ свѣтъ солнцу, сошелъ на землю; не отлучаясь отъ Отца, посѣтилъ людей своихъ, воплотился отъ чистой, безмужной и непорочной Дѣвы, вошелъ (въ утробу Ея), какъ

самъ въдаетъ, принялъ плоть и исшелъ, какъ вошелъ, единъ сый отъ Троицы — въ двухъ естествахъ: божескомъ и человъческомъ, -- совершенный человъкъ по вочеловъчению, а не въ привидънии, и совершенный Богь по божеству, а не простой человъкъ. На земль Онъ явилъ (свойства и дела) божескія и человеческія: какъ человъкъ возрасталъ въ утробъ матерней, а какъ Богъ исшелъ, не нарушивъ довства; какъ человекъ питался матернимъ млекомъ, и какъ Богъ повелълъ Ангеламъ съ пастырями воспъвать: слава въ вышних Богу; какъ человъкъ повитъ быль пеленами, и какъ Богъ путеводствоваль волхвовь звъздою; какъ человъкъ возлегъ въ ясляхъ, и какъ Богъ приняль отъ волхвовъ дары и поклоненіе; какъ человъкъ бѣжалъ во Египетъ, но какъ Богу, поклонились Ему рукотворенная Египетская (Ис. 19, 1); какъ человъкъ пришелъ креститься, но, какъ Бога, убоявшись, Іорданъ возвратился вспять; какъ человъкъ, обнажившись, вошелъ въ воду, и какъ Богъ принялъ свидътельство отъ Отца: сей есть Сынг мой возмобленный; какъ человъкъ постился сорокъ дней и взалкалъ, и какъ Богъ побъдилъ искусителя; какъ человекъ вошель на бракъ въ Кану Галилейскую, и какъ Богъ преложилъ воду въ вино; какъ человъкъ спалъ на кораблъ, и какъ Богъ запретилъ вътрамъ и морю, и они послушались Его; какъ человъкъ прослезился о Лазаръ, и какъ Богъ воскресилъ его изъ мертвыхъ; какъ человъкъ всълъ на осля, но какъ Богу, Ему взывали: благословент грядый во имя Господие; какъ человъкъ былъ распятъ, и какъ Богъ по своей власти ввелъ въ рай распятаго съ нимъ; какъ человъкъ вкусилъ оцта и испустиль духъ, и какъ Богъ помрачилъ солнце и потрясъ землю; какъ человъкъ положенъ былъ во гробъ, и какъ Богъ разрушиль адъ и освободилъ души; какъ человѣкъ запечатанъ былъ во гробѣ, и какъ Богъ исшелъ, сохранивъ печати въ цѣлости; Іудеи старались утаить Его воскресеніе, какъ человѣка, подкупая стражу, но какъ Бога, Его познали всѣ концы земли. По истинѣ, кто Богъ велій, пко Богъ нашъ? Той есть Богъ, творяй чудеса. Крестомъ и страданіями на лобномъ мѣстѣ Онъ содълалъ спасеніе посредъ земли (Пс. 73, 12), вкусивъ оцта и желчи, чтобы горькимъ вкушеніемъ уничтожить преступленіе и грѣхи, порожденные сладкимъ Адамовымъ вкушеніемъ отъ древа.»

«Но, - продолжаетъ ораторъ, - сотворившіе съ Нимъ сіе сами преткнулись, какбы о камень, и сокрушились»,и показываетъ, почему и какъ Іудеи не приняли Спасителя и сами за то были отвергнуты, и законъ, какъ вечерняя заря, погасъ; почему и какъ благодать распространилась между новыми народами и достигла народа русскаго. Остановившись особенно на последнемъ событіи, русскій пресвитеръ говорить: «воть уже и мы со всёми Христіанами славимъ святую Тронцу, а Іудея молчить; Христосъ прославляется, а Іуден проклинаются, язычиики приведены, а Туден отринуты.... Уже не идолослужителями именуемся мы, а Христіанами; мы уже не безъ упованія (Еф. 2, 12), но уповаемъ на жизнь вічную. Уже не капища строимъ, но созидаемъ церкви Христовы; не закалаемъ другъ друга бъсамъ, но Христосъ за насъ закалается и раздробляется въ жертву Богу и Отцу. Уже не кровь жертвъ вкушаемъ и погибаемъ; но вкушаемъ пречистую кровь Христову, и спасаемся. Всв народы помиловалъ благій Богъ, и насъ не презрыль; восхотыль — и спасъ насъ и привелъ въ познаніе истины. Пуста была

земля наша и изсохла; зной идолослуженія изсушиль ее: но внезапно потекъ источникъ Евангелія и напоиль всю землю нашу.... Такъ, въруя въ Него и содержа преданіе святыхъ Отецъ седми Соборовъ, молимъ Бога, да поспъшить намъ еще и еще, и направить насъ на путь заповъдей своихъ», и проч.

Если хороша первая часть разсматриваемаго нами слова: то еще лучше, вдохновеннъе и краспоръчивъе вторая. Здісь прежде всего ораторъ призываетъ соотечественниковъ восхвалить своего Равноапостола и начертываетъ картину, какъ онъ насадилъ св. въру въ землъ Русской: «славитъ похвалами Римская страна Петра и Павла, чрезъ которыхъ увъровала во Іисуса Христа, Сына Божія; Асія, Ефесъ и Патмосъ — Іоанна Богослова; Индія — Оому; Египетъ - Марка; каждая страна, городъ и народъ чтутъ и славять своихъ наставниковъ, которые научили ихъ православной въръ. Прославимъ и мы, по силъ нашей, хотя малыми похвалами, совершившаго великія и чудныя дела, нашего учителя и наставника, великаго Кагана земли нашей Владиміра.... Когда жиль онъ и землю свою управляль съ правдою, мужествомъ и смысломъ: пришло на него посъщение Вышняго, призръло на него всемилостивое око благаго Бога, и возсіяль въ сердць его разумъ; онъ уразумблъ суету идольскаго заблужденія и взыскалъ единаго Бога, сотворившаго все видимое и невидимое. А особенно, - онъ всегда слышаль о православной, христолюбивой и сильной вёрою землё Греческой, какъ чтутъ тамъ единаго Бога въ Троицъ и покланяются Ему, - какъ творятся тамъ силы, чудеса и знаменія, - какъ церкви тамъ полны людей, - какъ въ селеніяхъ и городахъ благовірных всі прилежать къ молитві, всі предстоять

Богу. Слыша все сіе, возгор'влся онъ духомъ и возжелалъ сердцемъ - быть Христіаниномъ и обратить всю землю въ Христіанство. По благоволенію и любви Божіей къ роду человъческому это и исполнилось. Совлекся Каганъ нашъ одежды, а съ нею и ветхаго человъка; сложилъ одежду тленную, отрясъ прахъ неверія и, вошедши въ святую купиль, возродился отъ Духа и воды. Во Христа крестившись, въ Христа облекся, и вышелъ изъ купћли убъленный; сталъ сыномъ нетлънія, сыномъ воскресенія; принялъ имя въчное и славное въ роды и роды — Василій, по которому и написанъ въ книгѣ живота, въ вышнемъ градъ, въ нетлънномъ Герусалимъ. Впрочемъ на этомъ еще не остановился онъ въ подвигѣ благовърія, и не въ этомъ только явилъ свою любовь къ Богу, но простерся далье и повельть всему народу своему креститься во имя Отца и Сына и Святаго Духа, чтобы открыто и громогласно славилось во всёхъ городахъ имя святыя Троицы и всѣ были Христіанами: малые и великіе, рабы и свободные, юные и старые, бояре и простые, богатые и убогіе. И не одинъ человъкъ не противился его благочестивому повельнію: крестились, — если кто не по любви, то по страху къ повелъвшему; поелику благовъріе въ немъ соединено было со властію. Такимъ образомъ, вся земля наша въ одно время стала славить Христа съ Отцемъ и Святымъ Духомъ. Тогда мракъ идольскій началъ отъ насъ удаляться, и появилась заря благовърія. Тогда тьма служенія бісовскаго исчезла, и освітило нашу землю солнце Евангелія; капища разрушены, и церкви воздвигаются; идолы низвергаются, и явились иконы Святыхъ; бъсы убъжали, крестъ освятилъ города; пастыри словесныхъ овецъ Христовыхъ — епископы, пресвитеры

и діаконы стали возносить безкровную жертву, и клиръ украсилъ и облекъ въ благольніе святыя церкви. Труба апостольская и громъ евангельскій огласилъ всь города; юиміамъ, возносимый Богу, освятилъ воздухъ. Поставлены на горахъ монастыри; явились черноризцы; мужи и жены, малые и великіе, всь люди наполнили святыя церкви, прославили Господа.»

За тымь начинается самая похвала: «тебя же какъ восхвалимъ, досточтимый и славный отецъ нашъ, премужественный между владыками земными, Василій? Какъ можемъ надивиться твоей доблести, крипости и силь? Какую воздадимъ благодарность за то, что чрезъ тебя познали мы Господа и избавились заблужденія идольскаго, что по твоему повельнію по всей земль нашей славится Христосъ?... не видѣлъ ты Христа и не ходилъ по Немъ: какъ же сталъ ты ученикомъ Его? Другіе, видівъ Его, не въровали: а ты, не видъвъ, увъровалъ... Знавшіе законъ и Пророковъ распяли Христа, а ты, не читавъ ни закона, ни Пророковъ, Распятому поклонился. Какъ разверзлось сердце твое? Какъ вошелъ въ тебя страхъ Божій? Не видель ты Апостола, который бы, пришедь въземлю твою, своею нищетою и наготою, гладомъ и жаждою, преклонилъ твое сердце къ смиренію. Не видълъ, какъ изгоняли бъсовъ именемъ Христовымъ, возвращали здравіе больнымъ, какъ прелагался огонь въ холодъ, воскресали мертвые. Не видъвъ всего этого, какъ же ты увъровалъ? Дивное чудо! Другіе цари и властители, видя, какъ все это совершилось святыми мужими, не втровали, но еще самихъ ихъ предавали страданіямъ и мучепіянъ. Но ты, блаженный, безъ всего этого притекъ ко Христу; руководствуясь только своимъ добрымъ смысломъ и острымъ умомъ, ты постигнулъ, что единъ есть Богъ, Творецъ невидимаго и видимаго, небеснаго и земнаго, и что послалъ Онъ въ міръ для спасенія людей своего возлюбленнаго Сына. И съ сими помысламн вступилъ ты въ свѣтлую купѣль».

После этого проповедникъ прославляетъ щедроты и милостыни Владиміра и доказываетъ на основаніи слова Божія, что за свои милостыни и за свой великій подвигъ обращенія безчисленныхъ грфшниковъ отъ идолопоклонства и насажденія благов рія во всей странь своей онъ, безъ сомнѣнія, подобно Константину великому, удостоится славы на небесахъ: «подражатель великаго Константина, равный ему умомъ, равный любовію ко Христу и почитаніемъ служителей Его! Тотъ, со святыми Отцами Никейскаго Собора, положилъ законъ людямъ; а ты, часто собираясь съ новыми отцами, нашими епископами, съ великимъ смиреніемъ совътовался съ ними, какъ уставить законъ сей среди людей, недавно познавшихъ Господа. Тотъ покорилъ Богу царство Еллинское и Римское; а ты, блаженный, тоже сдълалъ въ Россіи: ибо какъ у тъхъ, такъ и у насъ уже Христосъ именуется Царемъ. Тотъ съ матерію своею Еленою утвердилъ въру, когда принесъ крестъ изъ Герусалима и разослалъ части его по всему міру своему; а ты утвердиль в'тру съ бабкою твоею Ольгою, принесши крестъ изъ новаго Герусалима, града Константинова, и поставивъ его на землѣ своей. И, какъ подобнаго Константину, Богъ содълалъ тебя участникомъ едипой съ нимъ славы и чести на небесахъ за благовъріе, которое имфлъ ты въ этой жизни».

Какъ на свидътелей благовърія равноапостольнаго князя, витія указываетъ на Десятинный храмъ, созданный Владиміромъ, гдв покоилось и честное твло его, и на сына его Ярослава — продолжателя его благочестивыхъ делъ, и при этомъ въ порывѣ ораторскаго воодушевленія восклицаетъ: «встань отъ гроба твоего, честная главо, встань, отряси сонъ! Ты не умеръ, но спишь до общаго всемъ возстанія. Встань! Ты не умеръ. Не свойственно умереть тебъ, когда увъровалъ ты во Христа, Жизнь всего міра. Отряси сонъ, возведи очи и посмотри, какъ Господь, сподобивъ тебя почестей пебесныхъ, не оставиль тебя безъ памяти и на земль, въ сынь твоемъ. Встань, посмотри на сына своего Георгія, посмотри на кровнаго своего, посмотри на своего возлюбленнаго, посмотри на того, котораго извелъ Господь отъ чреслъ твоихъ, посмотри на украшающаго престолъ земли твоей, — и возрадуйся, возвеселись! Посмотри и на благов фрную споху твою Ирину; посмотри и на внуковъ и правнуковъ твоихъ, какъ они живутъ, какъ Господь хранитъ ихъ, какъ содержатъ они благовъріе, тобою преданное, какъ часто постщають святые храмы, какъ славятъ Христа, какъ покланяются Его имени. Посмотри и на городъ, сілющій величіемъ; посмотри на процвѣтающія церкви, посмотри на возрастающее христіанство; посмотри на городъ, освящаемый и блистающій иконами Святыхъ, благоухающій оиміамомъ и оглашаемый хвалами святыми и божественными пъснопъніями. И видъвъ все сіе, возрадуйся, возвеселись и восхвали благаго Бога, строящаго все сіе».

Наконецъ, Иларіонъ обращается ко Владиміру, какъ уже прославленному на небссахъ, съ хвалебными восклицаніями: радуйся, и съ молитвою, чтобы онъ, получивъ за свои добрыя дѣла въ царствѣ небесномъ возмездіе, помолился Господу о землѣ своей и о людяхъ, надъ кото-

рыми благовърно владычествовалъ, и въ особенности о сынъ своемъ каганъ Георгіъ (Ярославъ).

Посль этой краткой молитвы къ равноапостольному Владиміру слідуєть обширная молитва къ Богу, составляющая третью часть и какбы общее заключение всего слова. Въ ней служитель Церкви отъ лица всей земли Русской взываетъ: «Ты же, Владыко, Царю и Боже нашъ, высокій и славный! Человіколюбець, воздающій по трудамъ славу и честь, и творящій причастниками твоего царства! Помяни, какъ благій, и насъ убогихъ твоихъ; яко имя Тебп человпколюбець. Хотя и не имфемъ мы добрыхъ дълъ, но спаси насъ по великой твоей милости. Мы бо людіе твои, и овцы пажити твоея; мы стадо, которое недавно Ты началъ пасти, исторгии изъ пагубнаго идолослуженія. Пастырю добрый, положившій душу свою за овцы! Не оставь насъ, хотя мы и досель блуждаемъ; не отвергии насъ, хотя мы и досель согръщаемъ предъ Тобою, какъ рабы новокупленные, ни въ чемъ не умъющіе угодить господину своему.... Каемся о злыхъ двлахъ своихъ; просимъ, да послешь страхъ твой въ сердца наши, молимъ, да помилуешь насъ на страшномъ судъ... Ты Богъ нашъ, и мы люди твои, твоя часть, твое достояніе. Не воздіваемъ рукъ наших в къ богу чуждому, не послідуемъ какому-либо пророку, не держимся ученія еретическаго; но призываемъ Тебя, Бога истиннаго.... Доколъ стоитъ міръ сей, не наводи на насъ напасти и искушенія и не предай насъ въ руки иноплеменниковъ, да не назовется градъ твой градомъ пл'впеннымъ, и стадо твое - пришельцами въ землъ не своей; да не скажутъ вопреки намъ народы: гдт есть Бого ихе? Не попускай на насъ скорби, глада, внезапной смерти, огня, потопленія, чтобы пе отпали отъ въры нетвердые въ въръ. Не много накажи, но много помилуй; не сильно порази, по милостиво исабли; не надолго оскорби, но вскорт уттым... Продли милость твою на людяхъ твонхъ; враговъ прогони; миръ утверди; народы укроти; голодъ вознагради изобиліемъ. Государей нашихъ сдёлай грозными народамъ; боляръ умудри; города распространи; Церковь твою возрасти; достояніе твое соблюди; мужей, женъ и дътей спаси; находящихся въ рабствъ, въ пленени, въ заточени, въ путешестви, въ плаваніи, въ темницахъ, въ алчбѣ, жаждѣ и наготѣ, всѣхъ помилуй, всёхъ утёшь, всёхъ обрадуй, подавая имъ радость телесную и душевную», и проч. Въ доказательство того, какъ высоко цѣнили предки наши эту молитву, довольно припомнить, что она принята была въ церковное употребленіе, и еще въ XVI въкъ возглашалась при общественныхъ службахъ (222).

Когда написано Иларіономъ разобранное нами слово, мы уже сказали. Въ словъ упоминаются двъ церкви, созданныя въ Кіевъ Ярославомъ: Софійская и потомъ Благовъщенская; слъдовательно оно написано гораздо послъ 1037 года, когда Софійская церковь была только-что заложена. Упоминается также въ живыхъ супруга вел. кн. Ярослава Ирина, скончавшаяся въ 1050 г.; слъдовательно слово написано прежде, нежели Иларіонъ избранъ былъ въ санъ митрополита. Было ли оно произнесено во храмъ? Кажется, было, — судя по одному обращенію витіи къ слушателямъ въ концъ приступа: «излагать въ семъ писаніи проповъдь Пророковъ о Христъ и ученіе Апостоловъ о будущемъ въкъ было бы излишне и клонилось бы къ тщеславію. Ибо что писано въ другихъ книгахъ и вамъ уже извъстно, о томъ предлагать здъсь было бы призна-

комъ дерзости и славолюбія». Въ какомъ же храмѣ и когда слово произнесено? Всего в врояти в е- въ Десятинномъ храмъ, гдъ покоилось самое тъло Владиміра и въ день памяти равноапостольнаго Князя. Нётъ сомнёнія, что благочестивый Ярославъ ежегодно совершаль, вмъсть со всеми кіевлянами, память по отце своемъ въ день его кончины (15 Іюля), у его гроба. Если когда, то особенно въ этотъ торжественный день, въ присутствии самаго князя съ семействомъ и при многочисленномъ стечени народа, прилично было возгласить похвальное слово просвътителю Россіи. Если гдв, то особенно у гроба его естественно было воскликнуть: «встань отъ гроба твоего, честная главо! Встань, отряси сонъ..., встань, посмотри на сына твоего Георгія, посмотри на кровнаго своего, посмотри на возлюбленнаго своего»!.. Во всякомъ другомъ храмѣ такое обращение къ св. киязю было бы не столько умъстно. Мы еще будемъ говорить о сочиненіяхъ Иларіона, уже въ санъ митрополита, въ своемъ мъстъ; а теперь спросимъ только: достоинъ ли былъ этотъ смиренный пресвитеръ, по образованію, той высокой іерархической степени, на которую вскорт былъ поставленъ?

Наконецъ, сохранился и еще одинъ весьма важный памятникъ русской духовной литературы временъ Владиміра святаго, хотя и писанный по-гречески. Разумбемъ сочиненіе кіевскаго митрополита Леонтія объ оприснокахъ: памятникъ тъмъ больс замьчательный, что представляетъ собою самый первый опытъ въ полемическомъ родь, написанный собственно въ Церкви Русской противъ Латинянъ, и вообще одинъ изъ первыхъ опытовъ въ томъ же родь на всемъ востокъ, какъ по древности, такъ и по внутреннему достоинству. А потому считаемъ неизлиш-

шимъ познакомиться короче съ этимъ произведеніемъ, и проследить его отъ начала до конца.

Сочиненіе надписано: объ опръснокахъ, но паправлено вмѣстѣ и противъ нѣкоторыхъ другихъ отступленій римской Церкви отъ истины православіл; только объ опрѣснокахъ разсуждаетъ гораздо подробнѣе и общирнѣе, нежели о прочихъ предметахъ.

Начинается общимъ вступленіемъ. «Мужи римскіе, внемлите! Свътильники ногама моима закони твой, и свъти стезямь моимь, говорить божественное Писаніе (Псал. 118, 105), — и весьма справедливо. Притомъ заповъдь закона есть жизнь и свътъ: зане свъть повельнія твоя на земли (Ис. 26, 9). Итакъ если заповъди Божін суть жизнь и свътъ всякому ходящему въ нихъ, и если нарушение одной заповъди причинило смерть всему роду человъческому: то, значитъ, смерть и мракъ, или погибель — не ходить въ заповъдяхъ Божінхъ; не ходящій во свъть, по слову Господа, не въсть, камо идеть (Іоан. 12, 35). Посмотримъ же, по Богу-ли хожденія наши, и възаповідяхъли Его мы, или нътъ. Но такъ-какъ хождение по Богу двояко, одно вёрою, а другое жизнію и ділами; такъкакъ и хожденіе върою и хожденіе жизнію тоже двояко, одно правое, а другое не правое, одно благое, а другое злое: то прежде всего обратимъ вииманіе, каково хожденіе наше в рою, которая есть оспованіе всей жизни по Богв. Ибо хотя и ввра безъ двлъ мертва есть, и двлабезъ въры; въра, однакожъ, должна предшествовать дъламъ: она есть основание ихъ и на ней зиждутся дъла, и соблюдаются ею. По сему о въръ прежде и разсудимъ; а мотомъ, когда положено будетъ прочное основаніе, пусть жаждый зиждеть на немь и дела свои».

Послѣ этого общаго вступленія авторъ, въ частности, переходитъ къ изслѣдованію объ опрѣснокахъ: «слышу, что вы употребляете опрѣсноки при божественномъ тайнодѣйствіи; а мы, напротивъ, употребляемъ хлѣбъ квасный. Но, какъ ваше обыкновеніе въ упомянутомъ дѣлѣ есть слѣдствіе вашего вѣрованія, такъ точно и наше. Потому разсмотримъ на основаніи Писанія, что должно употреблять при совершеніи Евхаристіи, опрѣсноки или хлѣбъ квасный».

Въ самомъ изследовании авторъ представляетъ целый рядъ доказательствъ разсматриваемой имъ истины, стараясь вместе опровергать возражения Латинянъ. Доказательства эти, если мы выразимъ ихъ кратко словами самаго автора, опуская подробности, состоятъ въ следующемъ:

- а) «Христосъ Спаситель есть *iepeй во въкт по чину* Мельхиседекову (Пс. 109, 4), а не по чину Ааронову. Но Мельхиседекъ принесъ хлѣбъ и вино, а Ааронъ приносилъ кровавыя жертвы и опрѣсноки и горькое зеліе. Чтоже послѣ этого должно совершать намъ: то ли, что принесъ Мельхиседекъ, или то, что приносилъ Ааронъ? То, что принесъ Мельхиседекъ: ибо по Его чипу есть Іерей Христосъ, а не по чину Ааронову».....
- б) «Христосъ Спаситель, взявъ хлѣбъ и преломивъ, предалъ ученикамъ своимъ, съ произнесеніемъ словъ: прішмите, лдите: сіе есть трло мое (1 Кор. 11, 24), хлѣбъ квасный живой, а не мертвые опрѣсноки, хлѣбъ квасный въ воспоминаніе Его самаго, который есть животъ міра, а не опрѣсноки, которые учреждены были только, какъ образъ, въ воспоминаніе злостраданій и въ знаменіе умерщвленія грѣха прародительскаго. Азъ есмь хльбъ жи-

вотный, сшедый съ небесе, говорить Господь, и ядый мою плоть живъ будеть во въкъ: зане Азъ живу, и вы живи будете (Іоан. 6, 51; 14, 19)»....

- в) «Христосъ Спаситель учредилъ новый завѣтъ, а кто учредилъ новый, тотъ этимъ самымъ упразднилъ ветхій, въ которомъ были опрѣсноки. Одио изъ закона (ветхаго) исполняющій весь законъ долженъ исполнять; и Христосъ ему ничтоже пользуетъ, какъ говоритъ божественный Апостолъ (Гал. 5, 2)»....
- г) «Христосъ Спаситель въ тринадцатый день преподалъ наше таинство, когда еще не времи было оприсноковъ, а въ четырнадцатый пострадалъ Самъ, след. въ то самое время, когда и агнецъ, во образъ Его былъ закалаемъ и снъдаемъ, и изъемлемо было изъ домовъ квасное. Евангелистъ говоритъ: и ти не внидоша въ преторъ, да не оскверилтся, но да ядять пасху (Іоан. 18, 28); — еще: Іудее же, понеже пятокъ бъ, да не останутъ на крестъ тълеса въ субботу, бъ бо великъ день тоя субботы (Іоан. 19, 31). Итакъ, если агнецъ въ четырнадцатый день былъ закалаемъ, когда и Господь пострадалъ, а опрѣсноки были ядомы послѣ агнца: то ясно, что Господь, преподавши наше таинство въ тринадцатый день, преподалъ квасный хльбъ, а не опръснокъ: нбо еще не время было опресноковъ. Но что Онъ преподалъ, то и должны мы благочестно блюсти»....
- д) «Христосъ Спаситель употребилъ на вечери, при установленіи таинства Евхаристіи артос. Но нигдь нельзя найти въ Писаніи, чтобъ подъ словомъ артос, безъ прибавленія къ нему акурос, разумьлся опрыснокъ; везды, напротивъ, подъ именемъ артос, если пе прибавлено къ нему акурос, разумьется хлыбъ квасный. Даже слово артос, хотя

бы то въ соединеніи съ ӑζυμος, почти и не употребляется, когда хотятъ означить опрѣснокъ; а если и употребляется, что впрочемъ случается рѣдко, то не иначе, какъ съ прибавленіемъ ӑζυμος. Хльбъ, говорится, опръсночный (Числ. 6, 19)»....

- е) «Господь говорить въ Евангеліи: блюдитеся ото кваса фарисейска и саддукейска; а ученики помышляли въ себъ: это значить, что мы хлёбовь не взяли. Уразумёвъ же Інсусъ помышленія ихъ, сказаль имъ: какъ же вы не разумёете, что Я не о закваскю хлюбной сказаль вамъ (Мат. 16, 6—11)? Итакъ, вотъ и ученики, услышавши о закваскъ, тотъ-часъ вообразили, что рѣчь о хлёбѣ (ἄρτος); и Учитель ихъ даетъ разумёть, что съ понятіемъ хлёба (ἄρτος) естественно соединяется понятіе закваски: тогда разумьша, яко не рече хранитися ото кваса хлюбнаго, но ото ученія фарисейска и саддукейска (—12)»....
- ж) Совершать опрѣсноки повелѣно было Іудеямъ только въ Іерусалимѣ гдѣ находился знаменитый храмъ. А отсюда мы заключаемъ, что вы (Римляне), кромѣ несоблюденія Евангелія, парушаете и ветхій законъ, во всякое время и во всякомъ мѣстѣ совершая опрѣсноки, которые совершаемы были нѣкогда Іудеями только въ Іерусалимѣ, и въ продолженіе седми дней. Заключаемъ такъ же, что, по разрушеніи Іерусалима и храма его, должно разрушиться и всс, образно въ немъ нѣкогда совершавшееся, слѣд. и опрѣсноки, и что, по прошествіи сѣни, во всемъ мірѣ должно возсіять Солнце правды и его благовѣстіе»....
- з) «Хотя Евангеліе говорить: въ первый день оприсночный приступили ко Інсусу ученики Его, говоря Ему: Господи, гдв велишь приготовить памъ Тебъ пасху (Мат. 26, 17)? Но первымъ опръсночнымъ днемъ Евангелистъ на-

зываетъ здёсь день, предшествовавшій времени яденія опръсноковъ, какъ полагаетъ и великій Златоустъ. И этотъ день есть именно десятый мъсяца: ибо въ десятый день приготовляема была законная пасха, т. е. отдъляемъ былъ по закопу агнецъ на закланіе, во образъ Господа, и соблюдаемъ былъ даже до четырнадцатаго дня, а въ 14 быль закалаемъ къ вечеру; и послѣ него ядомы были опрѣсноки, такъ что, если-бы не былъ предварительно отавляемъ агнецъ, то не былъ-бы закалаемъ; если-бы не быль закалаемь агнець, то не были бы сивдаемы и опрвсноки. Посему справедливо Евангелистъ назвалъ первымъ опръсночнымъ днемъ сей приготовительный день; ибо онъ быль началомь и какъ-бы причиною и сифденія опресноковъ. Мы такъ же, согласно съ прообразованіемъ, великій понедфльникъ называемъ первымъ великимъ днемъ святыхъ страстей, не потому, чтобы въ этотъ день закланъ былъ Христосъ, равно какъ и агнецъ не былъ закалаемъ въ десятый день мъслца, но потому, что, начинан съ сего дня, Христосъ коварно былъ уловляемъ къ смерти, равно какъ и агиецъ отдъляемъ былъ для закланія»....

Послѣ обстоятельнаго изслѣдованія объ опрѣснокахъ, изъ котораго мы привели только главныя мысли, Первосвятитель нашъ дѣлаетъ замѣчанія и противъ другихъ отступленій римской Церкви, хотя самыя краткія (которыя такъ же представимъ въ сокращеніи), какъ-то:

а) Противъ пощенія въ Субботу. «Въ 64 правилѣ святыхъ Апостолъ пишется: «аще кто изъ клира усмотренъ будетъ постящимся въ день Господень, или субботу, кромѣ единыя: да будетъ изверженъ. Аще же мірянинъ: да будетъ отлученъ.» А какая это единая, они же сказываютъ намъ. Въ 24 гл. 7 книги Апостольскихъ постановленій на-

писано: «субботу и недѣлю празднуйте, въ ту воспоминаемъ сотвореніе міра, а въ сію воскресеніе Господа; но одну субботу въ году должны вы блюсти, — субботу погребенія Господня; въ оную подобаетъ поститься, а не праздновать ее: ибо, какъ въ сію субботу Господь сокрылся отъ лица земли: то плачь о Немъ сильпѣе радости о сотвореніи міра.» «Если это такъ, мужи римскіе: то горе намъ, когда мы не ходимъ въ заповѣдяхъ Господа и проповѣдниковъ Его, а уклоняемся въ преданія ложныя».

- б) Противъ ежедневнаго совершенія литургін во св. четыредесятницу. «На какомъ основаніи во святую великую четыредесятницу ежедневно совершаєте вы литургію, чего не должно быть, исключая субботы и воскресенья? Не ясно-ли Соборъ лаодикійскій въ 48 правилъ говоритъ: «не подобаєть въ четыредесятницу приносить святый хлѣбъ (освящать даровъ), развѣ токмо въ субботу и въ день воскресный»—и въ 51: «не подобаєть въ четыредесятницу дни рожденія мучениковъ праздновати, но совершати память святыхъ мучениковъ въ субботы и въ дни воскресные»? Приведенныя нами здѣсь церковныя правила суть писанныя, дабы мы рѣшительно не имѣли никакого оправданія въ случаѣ нарушенія ихъ»....
- в) Противъ разрушенія законныхъ браковъ клириковъ. «Кто также научилъ васъ изъ учителей Церкви, мужи римскіе, разрушать законные браки клириковъ? Не ясно ли говорятъ первоверховные изъ Апостоловъ въ 5 правилѣ своей подъ видомъ благоговѣнія; аще же изгонитъ жены своей подъ видомъ благоговѣнія; аще же изгонитъ: да будетъ отлученъ отъ общенія церковнаго; а оставаясь непреклоннымъ, да будетъ изверженъ отъ священнаго чина»? И Павелъ, сей сосудъ избранный, пиша къ Титу, гово-

ритъ: сего ради оставихъ тя въ Критъ, да недокончаннал исправиши и устроиши по всъмъ градомъ пресвитеры, якоже тебъ азъ повелъхъ. Аще кто есть испороченъ, единыя жены муже (1, 5).—И безчисленное множество другихъ подобной важности свидътельствъ можно бы привести противъ васъ»....

- г) Противъ обычая всть удавленину. «Откуда также у васъ обычай всть удавленину? Не отъ сметенія ли съ варварами? Іаковъ, братъ Господень, ясно говоритъ въ Деяніяхъ Апостольскихъ: что касается уверовавшихъ изъ язычниковъ, мы не иметемъ пужды возлагать на выю ихъ такое иго, котораго не могли понести отцы наши: довольно для нихъ удерживаться отъ идоложертвеннаго, отъ удавленины, крови и блуда (Деян. 15, 13. 19. 20). Если и въ то время, когда много было такого, что могло быть возбранено, Апостолы возбранили только означенные предметы, какъ несовметеные съ верою, а прочее разрешили: то какъ избежимъ суда мы, делая безстрашно возбраненное ими»?
- д) Наконецъ, противъ ученія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. «Откуда также у васъ ученіе объ исхожденіи Духа Святаго отъ Отца и Сына? Если вы утверждаете, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца и вмѣстѣ отъ Сына, какъ изъ двухъ нѣкіихъ источниковъ, подобно тому, какъ изъ двухъ источниковъ вытекаетъ одна рѣка; то, во-первыхъ, Духъ является, такимъ образомъ, чѣмъ-то большимъ Отца и Сына, что ложно; а во-вторыхъ, въ Троицѣ будутъ два начала, а не одно, что невозможно. Единородное Слово Отца, сущее въ лонѣ Его, единосущное Отцу и Всесвятому Духу, и совѣчное, и собезначальное, отнюдь не можетъ быть представляемо началомъ Того, который

исходить отъ Отца. Мы такъ паучены отъ святыхъ и божественныхъ Отцевъ, и такъ поемъ: иже отъ Отца, а не Сына исходящаю. Ибо одно начало всего и всѣхъ—Отецъ, однихъ по естеству, т. е. Сына и Духа, а другихъ — по сотворенію, т. е. всѣхъ тварей. И тотъ, кто несходно съ симъ мыслить и вѣруетъ, не избѣгнетъ суда и осужденія въ будущемъ вѣкѣ: хулящему на Духа Святаго, говоритъ Господь, не отпустится ни въ семъ, ни въ будущемъ вѣкѣ (Мат. 12, 31). А Христосъ, который естъ истина, не можетъ солгати. Тому слава со безначальнымъ Отцемъ и Всесвятымъ Духомъ во вѣки. Аминь» (223).

Подлинность изложеннаго нами сочиненія была отчасти заподозржиа; но безъ всякихъ основаній. Нынв оно извъстно по четыремъ спискамъ: два присланы въ Россію отъ іерусалимскаго патріарха Досибея (сконч. въ началъ XVIII в.) и хранятся въ московской синодальной библіотекъ; одинъ упоминается у Льва Алляція, бывшаго библіотекаремъ при ватиканской библіотект, и еще одинъ значится по каталогу библіотеки венеціанской (224). Предположить, не приписаль ли нам'вренно нашему митрополиту этого сочиненія патріархъ Досивей, когда посылалъ его въ Россію, нельзя: иначе какъ же оно приписывается нашему же митрополиту въ двухъ другихъ сиискахъ, Алляціевомъ и венеціанскомъ? Думать, что это сочиненіе, хотя д'віствительно принадлежить Льву митрополиту или архіепископу, цо только не русскому, а Льву болгарскому, который точно въ XI въкъ писалъ противъ Латинлиъ объ опръснокахъ, также было-бы несправедливо: Левъ болгарскій быль и именовался архіепископомъ ахридскимъ; а здёсь Левъ названъ митрополитомъ Персяславля, что въ Россіи; притомъ сочиненія Льва болгарскаго объ опрѣснокахъ извѣстны другія (225). Правда, были и въ Болгаріи два Переяславля или двѣ Преславы: большая, называвшаяся по гречески Мегалополемъ, и малая, называвшаяся Марціанополемъ (226). По — а) неизвѣстно, чтобы въ какомъ либо изъ этихъ городовъ имълъ каеедру митрополить или архіепископь; б) какъ бы нарочно въ отличіе отъ этихъ Переяславлей болгарскихъ въ разсматриваемомъ сочинении Левъ названъ митрополитомъ Перелславля, что въ Россіи; в) еслибы это сочивеніе писалъ іерархъ какого либо Переяславля болгарскаго: то, безъ сомивнія, какъ грекъ, и въ сочиненіи, написанномъ по-гречески, онъ назвалъ бы себя митрополитомъ не Переяславля (по-славяски), а или Мегалополя или Марціонополя (по-гречески). Изъ того, что сочинение это дошло до насъ въ спискахъ XIII - XIV въка (впрочемъ, какого века списки Алляціевъ и венеціанскій, неизвестно), не савдуеть, будто и самое сочинение явилось не прежде. Еще одно недоумвніе: могъ ли нашъ митрополить Леонтій, жившій въ концѣ X и въ первыхъ годахъ XI вѣка, написать сочинение объ опреснокахъ, когда стали обличать въ этомъ Латинянъ уже съ половины XI въка, со временъ цареградскаго патріарха Михаила Келулларія? Могъ: потому что начало употребленія Латинянами опръсноковъ ученые полагаютъ еще между 860 и 1048 г., а некоторые и гораздо прежде; со времени же Михаила Келулларія обличенія въ этомъ Латинянъ сділались только открытте и сильнее. Признавая, такимъ образомъ, подлиннымъ сочинение нашего втораго митрополита  $(^{227})$ , мы должны сознаваться, что этотъ митрополить, какъ видно изъ сочиненія его, надъленъ быль отъ природы умомъ свътлымъ и разсудительнымъ, обладалъ разнообразными

богословскими познаніями, и имѣлъ образованіе классическое; должны сознаться, что онъ былъ пастырь, глубоко проникнутый ревностію по вѣрѣ православной и горѣвшій пламеннымъ желаніемъ вразумить и обратить къ ней заблудшихъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ становится очевиднымъ, какихъ достойныхъ первосвятителей присылали въ Россію константинопольскіе патріархи при первоначальномъ насажденіи и устроеніи нашей Церкви.

## ГЛАВА ІУ.

первоначальное церковное законоположение въ россии и преимущества русскаго духовенства.

Въ го время, когда в. к. Владиміръ принялъ св. Въру изъ Греціи, тамъ существовалъ уже полный сводъ церковнаго законоположенія. Существоваль и оставался еще въ употреблении номокановъ, составленный въ шестомъ въкъ натріархомъ цареградскимъ Іоанномъ Сходастикомъ (565—578); существовалъ и находился уже во всей силъ номоканонъ и другаго знаменитаго цареградскаго патріарха Фотія, явившійся къ концу девятаго въка (въ 883 г.). Тоть и другой номоканоны состояли изъ двухъ частей: изъ свода законовъ собственно-церковныхъ, называвшихся правилами или канопами (хауфу) (первый содержалъ именно правила св. Апостоловъ, четырехъ вселенскихъ и шести помъстныхъ Соборовъ и св. Василія Великаго; последній обнималь уже, вмёсте съ правилами св. Апостоловъ, правила всъхъ седми вселенскихъ и девяти помъстныхъ Соборовъ и правила св. Отцевъ, принятыя вселенскою Церковію), а во-вторыхъ — изъ свода законовъ гражданскихъ по дёламъ церковнымъ, дарованныхъ православными греческими императорами, преимущественно великимъ Юстиніаномъ, и называвшихся указами или узаконеніями (νόμος) (<sup>228</sup>).

Излишне было бы спрашивать, приняль ли, вмёстё съ св. Върою, в. кн. Владиміръ законы перваго рода, вошедшіе въ составъ номоканоновъ, иначе Кормчей (229). Эти законы, завъщанные Церкви св. Апостолами, или составленные и одобренные самою Церковію по власти, данной ей отъ Господа Іисуса Христа, и касающіеся ея собственныхъ дьлъ, составляютъ исотъемлемое достояніе Церкви. Проистекая изъ самой сущности ся, они всегда и вездъ необходимы для ея внутренняго управленія, для ея благоустройства, для ея бытія. Утвержденные Соборами вселенскими, при соизволеніп Духа Святаго, они запечатльны характеромъ всеобщности и неизмынлемости, и обязательны для всёхъ Христіанъ. А потому, какъ скоро где-либо насаждаема была православная Церковь, она непремінно приносила съ собою и свои древле-вселенскія правила. И в. кн. Владиміръ, принимая св. Въру для себя и для всей Россіи, тімъ самымъ уже обязывался принять и существенные церковные каноны, даже не могъ не принять ихъ: потому что одно съ другимъ связано нераздвльно. Такъ смотрвли на это и крестившіе нашего Князя пастыри восточной Церкви; передавая и излагая ему для всегдашняго руководства сумволъ православной Вѣры, они заповъдали ему вмъсть: «въруй же и семи сборъ святыхъ отецъ», т. е. принимай постановленія и седми вселенскихъ Соборовъ, и значитъ нераздельно — правила св. Апостоль, св. девяти помъстныхъ Соборовъ, и св. Отцевъ, утвержденныя правилами Соборовъ вселенскихъ.

Слёд, не должно подлежать ни мальйшему сомивнію, что первая, наибольшая часть Кормчей, обнимающая собою законы собственно церковные, вошла въ Россію съ самаго основанія Русской Церкви. Пастыри-Греки, при-

ходившіе въ намъ изъ Византіи при св. Владимірѣ и Ярославв, конечно, приносили для руководства себв номоканонъ Фотіевъ въ подлинникћ, какъ имвршій уже самое обширное употребленіе по всему востоку (230). Но тогда же для Русскихъ могъ перейти къ намъ изъ Болгаріи, вмъстъ съ прочими церковными кпигами, и номоканонъ Іоанна Схоластика, переведенный на славянскій языкъ еще св. Меоодіемъ и дополненный изъ другихъ древнихъ греческихъ сборниковъ (синодиковъ), существовавшихъ до Фотія: доказательствоми тому можеть служить древнъйшій рукописный памятникъ церковнаго канона въ Россіи, по письму относимый къ XIII стольтію, но по содержапію, составу и языку южно-славянскому, несомнінно восходящій къ самому началу не только Русской, но и Болгарской Церкви (IX — X в.) (<sup>231</sup>). Существование же церковныхъ правилъ на славянскомъ языкт во дни в. кн. Ярослава подтверждается прямымъ свидътельствомъ новгородскаго инока Зиновія (XVI в.), который самъ вид'влъ и читалъ списки этихъ правилъ того времени, и называетъ ихъ «правилами древняго перевода», преписанными при Ярослав'в княз'в, Владиміров'в сын'в, и при епископ'в Іоакимѣ въ началѣ крещенія нашея земли», также — «правилами первыхъ преводчиковъ, которыя преписаны быша въ л'вто великаго Ярослава, сына Владимірова». Да и не въроятно, чтобы Ярославъ, который, по свидътельству преп. Нестора, любя церковные уставы, «собра писцы многи и прекладаше отъ Грекъ на славенское письмо, и 🧪 списа книги многи, и списка», не позаботился о списаніи или даже о переводъ съ греческаго церковныхъ правилъ, необходимыхъ для руководства върующимъ. По Фотіеву ли номоканону, или Схоластикову, были нереведены эти

древивишія правила, видвиныя Зиновіемъ, — изъ словъ его опредвлить нельзя (232). Такимъ образомъ, первымо основнымо церковнымо законоположеніемо въ Россіи, съ самаго начала Русской Церкви, послужилъ тотъ самый свящ. канонъ, которымъ издревле управлялась Церковь православно-каоолическая, и который досемъ остается и навсегда пребудетъ главнымъ основаніемъ для внутренняго управленія ея во всёхъ странахъ міра.

Совсъмъ другаго рода вопросъ: принялъли равноапостольный просвититель Россіи, вмисти съ церковными правилами, и тъ гражданскія постановленія греческихъ Государей на пользу Церкви, которыя заимствованы преимущественно изъ закона Юстиніанова и составляли вторую часть номоканоновъ Схоластикова и Фотіева? Эти постановленія можно подразділить на два класса: одни даны были только для подтвержденія со стороны св'тской Власти, охраненія и приміненія къ частивишимъ случаямъ жизни кононовъ церковныхъ, и утверждали право впутренняго управленія Церкви и суда надъ духовенствомъ и вообще въ ел собственной области; другія касались вишнихъ отношеній Церкви къ государству, и примънительно къ духу самой Церкви и потребностлмъ гражданъ, предоставляли ей пъкоторыя новыя права, не определенныя ся канопами, распростирали ся власть, въ извъстныхъ случаяхъ, и на мірскихъ людей, подчиняя ся наблюдению и суду ивкоторыя двла встхъ членовъ общества (233). Безъ сомнѣнія, всѣ эти законы Правительства греческого, хотя утверждались какбы на одномъ и томъ же основанін съ канонами Церкви и выводились изъ самаго духа ея, не могли быть обязательными для Велик. Князя русскаго; онъ въ правъ былъ принять ихъ и не принять,

а замжнить своими подобными, принять вст или только нъкоторые. Но во всякомъ случав Владиміру необходимо было сказать что-нибудь определенное касательно настоящаго предмета. Необходимо это было и для духовенства, для тъхъ іерарховъ, которые, приходя къ намъ изъ Греціи, должны же были знать, пользоваться ли имъ здісь своими прежними преимуществами, какія предоставленых были имъ законодательствомъ греко-римскимъ, и завъды-/ 🥌 вать ли тъми самыми дълами и въ Россіи, какими завъдывали они въ Гредіи. Не менте необходимо это было и для судей нашихъ гражданскихъ. чтобы опи научились, какъ смотръть на вновь явившееся въ Россіи сословіе служителей Въры Христовой, и не вмъшивались въ кругъ дъйствій, принадлежавшихъ новому въдомству церковному. Равноапостольный Владиміръ самъ сознавалъ эту потребность, и часто, по свидътельству почти современника, собираясь съ епископами, совътовался съ ними, какъ установить законт среди людей, недавно познавшихъ Бога (224). Мудрые совътники, надобно полагать, объяснили Киязю, что греко-римскіе законы на пользу Церкви, какъ примъненные къ состоянію совсьмъ другаго общества, было бы безполезио принять во всей целости для Россіи, а что лучше, на основаніи номоканоца, сдівлать извіних в только извлечение и отчасти дополнить это извлечение, соотвътственно потребностямъ вновь просвъщеннаго св. Върою народа русскаго. Такъ Владиміръ и поступилъ. На основаніи номоканона, по приміру греческих Императоровъ, онъ далъ для русской Церкви собственный Устава, который можно назвать, съ одной стороны, первымъ приложеніемъ къ условіямъ жизни русской общаго церковнаго, и въ частности византійскаго, законоположенія, а съ другой — первымъ опытомъ мѣстнаго, самобытнаго церковнаго законодательства въ Россіи. Чтобы познакомиться ближе съ этимъ драгоцѣннымъ памятникомъ священной старины, мы скажемъ: 1) предварительно — о разныхъ спискахъ церковнаго устава Владимірова, 11) потомъ — о подлинности устава и 111) наконецъ — о значеніи его по отношенію къ древнему церковно-византійскому законодательству и къ русской жизни (235).

1. Церковный уставъ Владиміровъ дошель до насъ въ многочисленныхъ спискахъ, которые, начинаясь съ XIII, продолжаются до XVIII въка, и весьма разнообразны, такъ что нельзя почти указать двухъ, совершенно сходныхъ между собою. Впрочемъ, при всемъ разнообразіи этихъ списковъ, если обращать внимание на самое существо устава, опредъляющее большее или меньшее пространство церковной власти и преимуществъ, а не на предисловія, послъсловія и вообще мысли вносныя, вст списки можно раздълить на три фамиліи или редакціи: краткую, среднюю и обширную. Краткой намъ извъстны два списка (Л 1 по л'втописи, составленной, какъ догадываются, въ началь XIII въка, 🦯 2 по кормчей XV или XVI въка: оба списка имъютъ между собою небольшое различіе) (236). Средней — извъстны четыре списка (Л. 1 по кормчей, скопированной съ кормчей XIII въка (1296 г.), № 2 по припискъ, сдъланной кътой же кормчей въ XVI въкъ: оба сходны между собою, кром'в н'вкоторых выраженій и того, что въ последнемъ недостаетъ несколькихъ начальныхъ строкъ (237). — № 3 по кормчей XV или XVI вѣка, № 4 по кормчей XVI или XVII въка: довольно различаясь отъ двухъ первыхъ, сходны между собою почти до буквы (238)). Наконецъ, обширной редакціи извъстны

шесть списковъ (Л 1-й по кормчей XIII въка (ок. 1280 года) (<sup>239</sup>), *№* 2-й по кормчей XVI вѣка (<sup>240</sup>), *№* 3-й по лъгописи XV в., M 4-й по Сборнику XVI в., M 5-й по кормчей XVI в., 🎤 6-й по кормчей XVII в. (211): всѣ эти списки различаются между собою небольшими разноръчіями, кром'в втораго). Изв'встенъ, правда, еще одинъ списокъ, который составляетъ собою четвертую, обшириъйшую редакцію устава Владимірова; но такъ какъ этотъ списокъ, по свидътельству его слога и содержанія, несомивнно составленъ вновь въ XVII въкт при патріархахъ, и есть не болбе, какъ произвольное, витіеватое, и, по м'ьстамъ, уродливое распространение того, что содержится въ спискахъ обширной редакцін (212): то, не останавливаясь на немъ, мы ограничимся разсмотр вніемъ только трехъ первыхъ редакцій, изъ которыхъ каждая, по крайней мъръ, однимъ изъ списковъ своихъ восходитъ къ XIII стольтію, и покажемъ ихъ общій составъ и содержаніе; потомъ ихъ особепности и отличія; наконецъ, выразимъ свое мивніе объ ихъ относительномъ достопиствъ.

По всѣмъ тремъ редакціямъ уставъ Владиміровъ состоить изъ трехъ существенныхъ частей: первая опредѣлясть княжеское жалованье для (соборной) церкви, вторая — пространство церковнаго суда по отношенію ко всѣмъ христіанамъ, третья — кругъ церковнаго вѣдомства или церковныхъ людей. Въ первой части вел. князь Владиміръ говоритъ, что онъ создалъ церковь св. Богородицы въ Кіевѣ и далъ этой церкви десятину по всей землѣ русской («отъ всего княжа суда десятую векию, изъ торгу лесятую недѣлю, изъ домовъ на всяко лѣто отъ всякаго стада и отъ всякаго жита») (243). Во второй продолжаетъ, что онъ, на основаніи номоканона, «сгадаль

съ своею княгинею Анною и съ дътьми, яко не подобаетъ ни князю, ни боярамъ, ни судіямъ, ни детямъ его, ни всему роду, судити судовъ церковныхъ и вступатися въ церковныя люди», что онъ «далъ тв суды митрополиту и епископу по всей земль русской, гдв ни суть христіане» и дъйствительно исчисляетъ самые суды церковные, или ть преступленія, въ которыхъ суду Церкви должны подлежать всв христіане земли русской. Къ такимъ преступленіямъ отнесены діла двоякаго рода: 1) діла противъ въры и православной Церкви, именно: еретичество, волшебство и колдовство или уреканье (укоризна) въ нихъ (244); 2) діла семейныя въ обширномъ смыслі, противныя чистоть правовъ: похищение женъ (215), вступление въ бракъ въ запрещенныхъ степеняхъ родства и свойства, драка между мужемъ и женою объ имбиіи, обличенное прелюбодълніе, разводъ, укушеніе и побои родителямъ отъ дътей и тяжбы о наследстве между детьми или братьями умершаго (246). Наконецъ, въ третьей части Велик. Князь исчисляетъ церковныхъ людей, составляющихъ кругъ церковнаго въдомства. Тутъ поименованы: 1) лица, служащія Церкви и принадлежащія къ духовному сословію: игуменъ, попъ, діаконъ, попадья и кто въ клирост (т. е. дьячекъ и пономарь), поповичь, черпецъ, черница ( -- монастыри) и просвирница (247); 2) лица, предоставленныя только покровительству Церкви или получающія отъ нея содержаніе: сліпець, хромець ( — больницы), задушный человькъ, т. е. рабъ, отпущенный господиномъ на волю по духовному завъщанию, и сторонникъ ( — гостинницы, страннопріимницы) (248). Объ этихъ церковныхъ людяхъ замічено, что они во всіхъ своихъ винахъ подлежатъ только суду митрополита или епископа (249). Вотъ общая,

такъ сказать, *основа* всёхъ извёстныхъ списковъ устава Владимірова, — то, въ чемъ всё опи сходны между собою!

Обращаясь къ особенностямъ каждой редакціи, составляющимъ какбы отступленія ихъ отъ этой общей основы, мы должны сказать, что въ спискахъ краткой редакціи главная особенность есть предисловіе, пом'вщенное въ началь устава. Здъсь, посль словъ: «во имя Отца, и Сына, и св. Духа», Великій Князь говорить, что онъ, Владиміръ, цареченный съ св. крещеніи Василій, сынъ Святославль, внукъ Игоревъ и блаж. Ольги, принялъ крещеніе отъ Грековъ — отъ Фотіл патріарха и царей Константина и Василія; что дали ему перваго митрополита въ Кіевъ Михаила, который крестиль всю землю русскую, и что, уже по прошествіи многихъ л'ять, создаль онъ (Киязь) церковь св. Богородицы въ Кіев ... и проч. За тымь вы первой части устава особенности ныть никакой; во второй также ивть, кромв замвчанія (по списку Л 1): «далъ есмь (церк. суды) по тому же, яко и въ Цариградъ, митрополиту Михаилу и всемъ епископомъ», хотя митрополить Михаиль скончался еще до созданія Десятинной церкви и изданія Владимірова устава. Наконецъ, въ третьей части особенность та, что въ числъ лицъ, призръваемыхъ Церковію, пом'вщены вдова, кал'вка и прикладень или прикладникъ (т. е. человъкъ, отданный въ въдъние Церкви и находящійся подъ епитимією). Переходовъ отъ одной части къ другой, или вносныхъ мыслей, и послъсловія въ спискахъ краткой редакціи нѣтъ.

Въ спискахъ средней редакціи — въ однихъ ( М Я 3 и 4) предисловія вовсе нѣтъ, а въ другихъ ( М Я 1 и 2) есть, и очень обширное. Въ немъ, послѣ словъ: «во имя Отца, и Сына, и св. Духа», в. Киязь излагаетъ, что онъ отправ-

ляль пословь во всё страны для испытанія верь, разсматриваль разные законы вмъсть съ своими болрами, обрѣлъ единую въру правдивую - христіанскую, во время крещенія своего внезапно исціанился отъ болізни, взяль перваго митрополита Михаила отъ патріарха (безъ имени) и отъ всего собора, получилъ отъ этого митрополита подробное наставление въ въръ и благословение создать Десятинную церковь въ Кіевъ. Въ первой части устава по однимъ спискамъ (ЛУЛУ З и 4) особенностей также ивтъ, а по другимъ (МЕМЕ 1 и 2) есть: подробиве исчисляются виды десятины вмъстъ съ другими пожертвованіями в. к. Владиміра на церкви и палагается вносная мысль о пазначенін десятицъ, или вообще церковнаго богатства, для нищихъ, больныхъ, странинковъ, вдовицъ и проч. (250). Во второй части уже по всёмъ спискамъ есть особенности и однъ и тъ же: а) между преступленіями противъ въры и Церкви упоминаются еще: святотатство, ограбление мертвыхъ тълъ, повреждение могилъ, повреждение стънъ церковныхъ, введение или виссение животныхъ въ церковь безъ большой нужды и другія неподобныя дёла въ церкви (251); б) между преступленіями противъ семейныхъ отпошеній и чистоты правовъ — укоризна или обвиненіе въ незаконномъ сожительствъ, и - в) вся эта часть оканчивается словами Владиміра: «тін вси суди церкви дани суть; князю, и бояром, и судіам во тѣ суды не уступатись: то все далъ есмь по первых царех ряжению, по вселенскихь великих святых седми съборь великих святитель; аще кто преобидить нашъ уставъ, какож уставища святын отцы, таковымъ непрощенем быти отъ закона Божіа, горе собъ наслъдуютъ». Непосредственно послъ сего, какбы при переходь от второй части устава къ

третьей, по всёмъ спискамъ предоставляется вёдомству Церкви новый, особый родъ дёль въ слёдующихъ словахъ: «еже искони уставлено ест и поручено ест святымъ епископомъ, городскій торговый въси і всякіа мърила искони тако уставлено ест, епископу блюсти безъ пакости, ни умножити, ни умалити; за все то дати ему отвът въ день суда, яко и о душахъ человъческих». Вслъдъ за тымь, въ третьей части — а) въ числь людей церковныхъ стоять льчень или врачь и прощеникъ, т. е. получивши чудесное исцеленіе, и б) после словъ, что все эти люди подлежать въ своихъ д'влахъ суду митрополита или епископа, прибавлено: «аже будетъ обида (№ № 3 и 4 рѣчь) иному человѣку съ нимъ, то обчій сулъ», т. е. если церковные люди будуть по какому либо дёлу судиться съ мірскими, то судъ долженъ быть общій, совм'єстный у начальства духовнаго и гражданскаго.

Наконецъ, списки обширной редакцій имѣютъ особенности, или прибавленія къ общей основѣ устава, и въ предисловіи, и въ составныхъ частяхъ, и въ послѣсловіи. Особенности предисловія въ этихъ спискахъ почти тѣ же самыя, что и въ спискахъ краткой редакціи, — только, вмѣсто Михаила, первымъ русскимъ митрополитомъ называется здѣсь Леонъ, или Леонтъ, за исключеніемъ одного списка (№ 2). Въ первой части выражается мысль, что десятина пожалована в. к. Владиміромъ, изъ всего княженія не на одну только церковь Десятинную въ Кієвѣ, но и вообще на соборныя церкви по всей землѣ русской (252). Во второй — а) предъ подробнымъ исчисленіемъ церковныхъ судовъ сдѣлано замѣчаніе: «и своимъ тіуномъ приказываю церковнаго суда не обидити, ни судити безъ влати.

дычня нам'встника» (253), и б) при исчислении самых в судовъ, къ тъмъ особенностямъ, какія мы видъли въ спискахъ средней редакціи, прибавлены еще другія, именно: аа) между ділами противъ віры и Церкви подробні означены виды волшебства, и вновь помъщены разные виды отправленія языческихъ богослужебныхъ обрядовъ (254); бб) между дълами противъ семейныхъ отпошеній и чистоты правовъ поименованы: нанесение побоевъ снохою свекрови (255), защита мужа женою во время драки его съ другимъ челов вкомъ, сопровождающаяся причинениемъ вреда последнему, покинутіе матерію незакоппорожденнаго своего дитяти, противоестественные пороки  $(^{256})$ ; в) въ заключеніи этой части не только повторено сказанное въ спискахъ средней редакціи, но и присовокуплено: «а своимъ тіуномъ приказываю суда церковнаго не обидъти и съ суда давати 9 части Киязю, а десятая святъй Церкви» (257)..., и подробно изображена за обиду суда церковнаго отвътственность и въ сен жизни и въ будущей (208). На переходь от второй части ко третьей и зайсь стоить статья о мірахъ и вісахъ, поручаемыхъ наблюденно спископовъ, какъ въ спискахъ средней редакціи, выраженная почти тыми же словами. В третьей части повторяются особенности средней редакціи при исчисленіи людей церковныхъ и отчасти краткой ( $^{259}$ ): отнесенъ только къ нимъ эдісь еще — паломникъ (странникъ для богомолья) (260); повторяется также замъчание о судъ общемъ или смъстномъ (261). Наконецъ, послъ третьей части, въ спискахъ обширной редакціи, пом'вщено еще сл'вдующее общее заключеніе устава: «кто приступить си правила, якоже есмы управили по святыхъ отецъ правиломъ и по первыхъ царевъ управленыю, кто иметъ переступити правила си, или

дѣти мои, или правнучата, или въ которомъ городѣ намѣстникъ, или тіунъ, или судья, а пообидятъ судъ церковный, или кто иный, да будутъ прокляти въ сій вѣкъ, и въ будущій, семію зборовъ святыхъ отецъ вселенскихъ» ( $^{262}$ ).

Если сравнимъ теперь между собою списки всёхъ трехъ редакцій по ихъ особенностямъ: то окажется, что краткая редакція имбеть сходство только съ обширною въ предисловіи и въ третьей части, а съ среднею не имъетъ никакого; средняя, отличаясь совершенно отъ краткой, имфетъ сходство съ общирною въ составныхъ частяхъ устава; наконецъ, обширная, сходствуя въ разныхъ отношеніяхъ и съ краткою, и съ среднею, отличается, однакожъ, отъ нихъ и въ предисловіи, и въ составныхъ частяхъ, и по своему общему заключению. Если сравнимъ между собою самыя особенности: то ихъ можно раздълить на два класса: на существенныя и несущественныя. Существенныя — тѣ, которыя касаются самаго существа или составныхъ частей устава о церковныхъ судахъ и людяхъ, и прибавляютъ къ общей основъ ивчно новое, чего не могло быть изъ нея выведено носредствомъ умозаключенія, разширяють пространство церковнаго відомства и суда. Таковы въ спискахъ краткой редакціи и въ нъкоторыхъ-общирной: а) причисление къ церковнымъ людямъ вдовицы и прикладницы; въ спискахъ средней и обширной — б) целый рядь дель противь Церкви: святотатство, ограбление мертвыхъ тълъ, повреждение могилъ, повреждение ствиъ церковныхъ, введение животныхъ въ церковь и под.; в) статья о мёрахъ и вёсахъ; г) законъ о судь общемъ или смъстномъ; въ спискахъ одной общирлой редакціи: д) подчиненіе суду церковному тайнаго язы-

ческаго богослуженія; е) діла о неблагопристойной защить мужа женою, о покинути матерію незаконорожденнаго младенца, о противуестественныхъ порокахъ; ж) приказъ тіунамъ давать съ суда дебять частей Киязю, а десятую св. Церкви, и з) причисление къ церковнымъ людямъ паломника. Не существенными особенностями можно назвать ть, которыя не касаются самихъ составныхъ частей устава, не разширяютъ предбловъ церковнаго суда, не прибавляють къ общей основ в этихъ частей ничего новаго, а только — а) подробиће развиваютъ то, что въ ней находится, на-примъръ, подробнъе изсчисляютъ дъла волшебства, виды семейныхъ преступленій, людей церковныхъ, принадлежащихъ къ духовному сословію, и-б) касаются предисловія устава, приложеній или примічаній послі той или другой части и заключенія. Всв такого рода особенности могли быть помъщаемы или опускаемы въ разныхъ спискахъ устава безъ всякаго ущерба для самаго устава, какъ законодательнаго акта.

Что же сказать, наконецъ, объ относительномъ достоинствъ разсмотрънныхъ нами редакцій церковнаго устава Владимірова? Безъ всякаго сомивнія, ни одна изъ нихъ не представляетъ этого устава во всей цълости и въ томъ подлинномъ видъ, въ какомъ опъ вышелъ изъ рукъ законодателя; все это только копіи, въ которыхъ переписчики частію по собственному мудрованію (на-примѣръ, въ предисловіи), а болѣе по требованію обстоятельствъ, мѣста и времени, позволяли себъ измѣнять слова и обороты рѣчи и дѣлать прибавленія или сокращенія какъ въ несущественныхъ, такъ и въ существенныхъ частяхъ: къ такому заключенію невольно приводитъ крайнее разнообразіе списковъ между собою, даже трехъ древиѣншихъ. Какую же изъ редакцій должно признать, по крайней мъръ, наиболье приближающеюся къ подлиннику, до насъ недошедму?... Конечио, можно представлять такъ, что древивишею редакціею была короткая; потомъ къ ней съ теченіемъ времени дъдались прибавленія болье и болье, и образовались редакціи средняя и обширная, - хотя этой мысли подтвердить ничkмъ положительнымъ пельзя ( $^{263}$ ). Но можно, и на оборотъ, представлять древивишею или ближайшею къ подлиннику редакцію обширную, въ которой мало-по-малу сдъланы сокращения, послужившия основаніемъ для остальныхъ редакцій. И, во-первыхъ, древній списокъ обширной редакцій несомивино относится къ XIII въку, сохранивщись въ рукописи этого въка; тогда какъ древніе списки краткой и средней редакцій дошли до насъ уже въ рукописяхъ XV и XVI стольтій, только переписанныхъ съ подлинниковъ ХІП віка: кто поручится, что при этой перепискъ не потерпъли означенныя списки никакой перемьны? Притомъ древній списокъ краткой редакціц находится въ такой літописи, которая вообще есть не что инос, какъ сокращение древняго временника кіевскаго, и составитель которой, несомибино, позволяль себ'в сокращать древне документы (264). Во-вторыхъ, особенности, отличающія общирную редакцію отъ средней и краткой, или отъ одной какой либо изъ нихъ, совершенно сообразны со временемъ происхожденія устава Владимірова, и гораздо естественніве и удобніве могли быть опущены въ позднъйшихъ спискахъ, нежели привнесены въ нихъ. На-примъръ, въ обширной редакціи подчиняется суду церковному тотъ, кто молится подъ овиномъ или въ рощеніи, или у воды, и подробно изчисляются потвори (колдовство), чарод'вныя, волхвованія, — чего

нътъ въ обоихъ другихъ редакціяхъ: если въ какое время, то особенно при началъ у насъ Христіанства, когда еще весьма свёжи были въ народъ языческія суевърія, когда даже открыто позволяли себ'я д'ыствовать волхвы, и многіе новообращенные Христіане, не понимая сущности новой Вфры, по привычк в обращались иногда къ обрядамъ своего прежняго богослуженія, всі такія діла и очень прилично и вміств необходимо было поручать внимательному наблюденію духовенства. Но когда, по прошествии и вскольких в в вковъ, эти языческія суев врія мало по малу ослаб вли въ народ в, или потеряли свой прежий смыслъ, или даже вовсе искоренились, не гораздо ли приличите было (па-прим. въ XVI в.) не упоминать объ нихъ и въ церковномъ уставь? Помьщенъ также въ обширной редакціи приказъВ. Князя тіунамъ давать съ суда десятую часть св. Церкви, не находящійся въ двухъ другихъ редакціяхъ: сколько, съ одной стороны, естественна такая статья въ подлинномъ уставъ Владиміра, при которомъ только-что былъ данъ и двіїствительно им влъ силу закопъ о десятин в, столько же съ другой естественно опущение ея въ спискахъ устава, написанныхъ въ поздивниес время, когда законъ о десятинв уже це дъйствовалъ. Равнымъ образомъ и законъ о городскихъ мърахъ и въсахъ, предоставленныхъ по общирной и средней редакціямъ устава наблюдению духовенства, и на самомъ дълъ имъвшій силу у насъ еще въ XII — XIII въкъ (265) могъ быть исключенъ въ краткой редакціи устава въ XV или XVI въкъ, когда законъ этотъ уже не дъйствовалъ и наблюдение за въсами и мърами поручено было свътскому начальству (266), Вообще, снимая въ разныя времена для руководства себъ копін устава Владимірова, наши духовные удобно могли, и безъ стъсненія своей совъсти, и безъ

опасенія со стороны свътскаго начальства, ділать сокрашенія въ уставь, опуская въ немъ законы, уже не дъйствовавшіе и отм'внешные Правительствомъ; но привносить по произволу новыя постановленія въ уставъ Равноапостольнаго, предоставлять его именемъ себъ новыя права, не могло наше духовенство безъ ствсиенія своей совысти, а также и безъ опасенія со стороны свытских властей, которыя им вли возможность обличить подлогъ на основаніи древнихъ документовъ. Въ-третьихъ, наконецъ, самое заключение, которое находится только въ спискахъ обширной редакціи, и содержить въ себѣ проклятіе на нарушителей устава и обидчиковъ суда церковнаго, очень было прилично и уместно въ подлинномъ уставъ Владиміра, который, дійствительно, по свидітельству преп. Нестора, и въ другомъ своемъ постановлении собственно о десятинь (если только оно, какъ увидимъ, не тождественно съ настоящимъ) «написавъ калтву и положивъ ее въ десятинной церкви, рекъ: аще кто сего посудитъ, да будетъ проклятъ». Нельзя не замътить, что подобныя клятвы находятся и во всъхъ нашихъ древнихъ граматахъ, жалованныхъ духовенству (267).

Впрочемъ, отдавая преимущество обширной редакціи устава Владимірова, какъ, въроятно, древивішей и ближайшей къ подлицнику, мы тьмъ не думаемъ отцимать всякое значеніе у двухъ остальныхъ редакцій; напротивъ, полагаемъ: «то, въ чемъ всь опь согласны между собою, что составляетъ ихъ общую основу, то несомивнию можно считать припадлежавшимъ подлицному уставу св. Владиміра, а особенности обширной редакціи существенныя (о несущественныхъ не говоримъ), отличающія ее отъ средней, или краткой, или отъ объихъ вмъсть, можно

приписывать этому подлинному уставу только съ въроятностію».

II. Но точно ли этотъ подлинный уставъ Владиміровъ существовалъ? Точно ли Равноапостолъ русскій далъ основанной имъ Церкви особое законоположеніе, котораго списки, хотя не совсёмъ вёрные, дошли до насъ? Подлинность каждаго историческаго памятника подтверждается двоякаго рода свидётельствами: внёшними и внутренними. Имёстъ ли уставъ, приписываемый св. Владиміру, тё и другія?

Въ XIII въкъ этотъ уставъ несомивнио существовалъ и быль признаваемъ за Владиміровъ: отъ XIII вѣка дошли до насъ три списка устава, гдв онъ прямо и усвояется Просвътителю Россіи; и въ концъ тогоже стольтія, одинъ изъ нашихъ Святителей въ посланіи своемъ къ Князю Вламірскому, говоря о судахъ церковныхъ, перечисляетъ ихъ точными словами этого устава, зам'вчая въ заключение: «то все суды церковный даны закономъ Божіймъ, прежними цари и великими нашими князьми, князю и бояромъ и судіямъ в тіз суды нелзіз въступатися» (268). Необходимо допустить: что уставъ существовалъ и до XIII въка, а не теперь только къмъ-либо измышленъ и подложенъ (269): потому что въ этомъ столетіи онъ — а) является уже въ трехъ или даже въ четырехъ (если присовокущимъ и списокъ, какимъ пользовался Владимірскій епископъ въ означенномъ выше посланіи къ Князю), очень несходныхъ между собою спискахъ, - свидътельство, что уставъ долго уже употреблялся и успълъ оразнообразиться; б) является распространеннымъ по всей Россіи: такъ какъ одинъ списокъ писанъ въ Новгородъ, другой во Владимірѣ на Волыни, третій въ Переяславль суздальскомъ,

четвертый находился тогда во Владимірѣ на Клязьмѣ (270); в) является внесеннымъ въ кодексъ законовъ церковныхъ — въ Кормчіи и въ одну изъ лѣтописей, и г) песомнѣнно дѣйствовавшимъ въ Церкви: потому что на суды, предоставленные въ немъ духовенству, одинъ изъ Іерарховъ смѣло указывалъ Владимірскому Князю, какъ на дѣйствительно принадлежащіе церковной власти. Если предположить, что уставъ подложенъ въ ХІІІ вѣкѣ: то надобно допустить что онъ подложенъ не въ одномъ, а разомъ въ трехъ или въ четырехъ видахъ, подложенъ въ трехъ или четырехъ разныхъ мѣстахъ Россіи, и, не утвержденный никакою властію, вопреки всякой вѣроятности, могъ получить важность закона для Церкви и государства.

Есть указанія, хотя уже не столь ясныя, на существованіе устава Владимірова и въ XII в'єкт. Въ 1150 г. смоленскій князь Ростиславъ Мстиславичь въ уставной своей грамать, данной смоленской епископін по случаю учрежденіл ел, перечисливъ десятины и другія дапи, которыя онъ назначаль для содержанія епископа и соборной церкви, продолжаетъ: «а тяжъ епископскихъ не судити никомуже, судить ихъ самъ епископъ: первая тяжа роспустъ»... Спрашивается: съ чего это вздумалось Князю, при исчисленіи тяжъ (судовъ) епископскихъ, первою назвать роспустъ? Не прямое ли здъсь указаніе на существовавшій уже уставъ Владиміровъ, въ которомъ, точно, по встмъ его спискамъ, при изчислении судовъ церковныхъ, на первомъ мъстъ стоитъ роспустъ?.. И вообще, съ чего вздумалось удбльному Князю смоленскому дать новоучрежденной своей епископіи уставную грамату о десятинахъ и судахъ церковныхъ, -- и дать, замътимъ, по согласію и утвержденію митрополита кіевскаго Ми-



хаила, еслибы чего-нибудь подобнаго не существовало уже въ русской Церкви? Уставъ о десятинахъ Владиміровъ дъйствительно существовалъ и соблюдался; и, безъ сомниня, по примиру этого-то устава Ростиславъ Мстиславичь дароваль своей смоленской спископіи собственное постановление о десятинахъ, составляющее первую половину его граматы: не такъ же ли точно онъ даровалъ въ последней половине граматы собственное постановленіе и о судахъ церковныхъ для смоленской епископіи, последуя прежде бывшему и действовавшему въ русской Церкви уставу объ этихъ судахъ? Правда, Ростиславъ въ своей грамать не ссылается на уставъ Владиміровъ о судахъ церковныхъ и самые суды изчисляетъ и всколько иначе, подчиняя въдомству епископскому мешье предметовъ. Но онъ не ссылается также и на уставъ Владиміра о десятинахъ, безспорно существовавшій... А изчисленіе судовъ въ другомъ видъ означаетъ только, что удъльный Киязь хотель сделать частное приложение въ своей области общаго устава о церковныхъ судахъ, предоставить своему епископу и всколько мен ве предметовъ для в в домства, точно также, какъ онъ сдвлалъ частпое приложение и устава о десятинахъ, изчисливъ и опредълнвъ ихъ въ грамать, по своему усмотрънію, съ величайшею подробстію (271). Еще за нъсколько лъть прежде новгородскій князь Всеволодъ-Гавріилъ Мстиславичь (1125 — 1137) даль такой же частный уставь для новгородской епархін, который уже очевидио составленъ по образцу устава Владимірова, прямо ссылается на приміръ св. Владиміра, давшаго десятину кіевской Десятиной церкви, изчисляетъ 🗾 тъже самые суды церковные, какіе поименованы въ уставъ Владиміровомъ по его обширной редакціи, очень сходно съ нимъ говорить о мърилахъ и людяхъ церковныхъ, буквально повторяетъ наказъ тічнамъ — суда церковнаго не обидати, давать десятую часть съ суда св. церквиновгородской Софійской, повторяєть тіже угрозы на нарущение устава и проклятие на обидчиковъ церковнаго суда, хотя имбетъ и свои особенности, какъ частныя примъненія общаго устава къ условіямъ новгородской области (2/2 Предположить, что этотъ частный уставъ Всеволодовъ, равно какъ и уставъ Ростиславовъ смоленской епископіи, подложны — цътъ пикакого основанія, хотя они и дошли до насъ въ позднихъ спискахъ и, можетъ быть, им вотъ не малыя перемвны противъ своихъ подлипииковъ: нельзя объяснить, почему бы въ какомъ пибудь XIV, XV или XVI въкъ мъстное духовенство ръшилось измыслить означенные уставы и приписать ихъ этимъ именно Князьямъ, когда уже ни имя перваго для Новгородцевъ, ни имя послъдняго для Смолянъ, не могли имъть особеннаго значенія и обязывать ихъ къ исполненію уставовъ?

Думаемъ, наконецъ, что уставъ Владиміровъ о церковныхъ судахъ существовалъ и въ XI въкъ и дъйствительно данъ самимъ Равноапостоломъ, только данъ, по
всей въроятности, нераздъльно съ тою заповъдію (клятвою) о десятинъ, которую, по свидътельству преп. Нестора, Владиміръ, написаєт, положи въ Десятинной церкви. Правда, лътописецъ прямо этого не выражаетъ, и,
сказавъ сообразно съ своею частною цълію о десятинъ
(такъ какъ повъствуетъ о Десятинной церкви), не упоминаетъ о прочемъ содержаніи граматы; но приведепныя
имъ изъ нея заключительныя слова Владиміровы: «аще
кто сего посудитъ, да будетъ проклять», кажутся заим-

ствованными изъ извъстнаго устава Владимірова о судахо церковпыхъ (273). А кромъ того весьма замъчательно, что и новгородскій князь Всеволодъ, и смоленскій Ростиславъ, давая своимъ мъстнымъ епископамъ граматы о десятинахъ, безъ сомивнія, по приміру граматы Владиміровой о томъже предметв, неоспоримо существовавшей, помвщають въ этихъ своихъ граматахъ и уставы о церковныхъ судахъ и людяхъ... Не безъ причины также составители автописи Никоновой и Степенной Кпиги представляютъ уставъ св. Владиміра о десятинахъ и о церковныхъ судахъ за одинъ и тотъ же уставъ, положенный въ Десятипной церкви (274). Не безъ причины во всъхъ, доселъ извъстныхъ, спискахъ устава Владимірова о церковныхъ судахъ въ самомъ началъ его помъщенъ уставъ о десятинь. И вникая въ сущность того и другаго устава, невольно приходишь къ мысли, что одинъ изъ нихъ неизбъжно вызванъ былъ другимъ и оба должны были составить одно целое. Когда св. Владиміръ, построивъ Десятинную церковь въ Кіевь, повельлъ давать для содержапіл ел десятину отъ всего имінія княжескаго, и слід., въ частности, отъ всякаго кияжа суда, по всей земли русской, ему необходимо было, для ясности и удобоприложимости этого узаконенія, тогда же опреділить: а) какіе же суды не суть, княжи, въ которые не подобаетъ вступатися пи Князю, ни тіуномъ его, и съ которыхъ, следовательно, не должно собирать десятины, т. е. суды церковные; б) какіс люди по всей землѣ русской пе должны подлежать суду кпяжескихъ тіуповъ и взносить десятину т. е. люди церковные. Такъ дъло и представляется въ извъстномъ нынъ церковиомъ уставъ Владиміровомъ: «Я, говорить Великій Князь, создаль церковь Десятинную въ

Кіевъ, далъ ей для содержанія десятину по всей земль русской изъ княженія, именно отъ всего княжа суда десятую векшу, а изъ торгу десятую неделю.... и проч. Потомъ, на основаніи номоканона, сгадавъ съ своею княгинею и съ дътьми, что не подобаетъ ни Князю, ни тіуномъ его, судити следующихъ судовъ..., какъ принадлежащихъ Церкви, равно и сабдующихъ людей церковныхъ..., далъ ть суды митрополиту и епископамъ». По крайней мъръ, должно допустить, что если св. Владиміръ несомнѣнно даль законь о десятинь, ему необходимо было дать законъ и о судахъ церковныхъ, когда приложение перваго, какъ не вполнъ опредъленнаго, начало встръчать неизбъжныя препятствія, и что оба эти постановленія, столько соприкосновенныя и близкія между собою, весьма естественно было Киязю изложить потомъ въ одномъ нисьменномъ уставъ.

Имбетъ ли церковный уставъ Владиміровъ и внутренніе признаки своей подлинности? Т. е. все ли въ пемъ сообразно съ обстоятельствами и мѣста, и времени его происхожденія, и первоначальнаго существованія? Припомвивъ предварительно, что всѣ, дошедшіе до насъ, списки устава Владимірова суть только копін его, допустившія въ себѣ съ теченіемъ времени болѣс или менѣе важныя измѣненія, что къ подлиннику можно относить съ несомнѣнностію одно то, въ чемъ списки разныхъ редакцій сходны между собою, и только съ вѣроятностію — то, что составляетъ существенныя особенности редакціи обширмой, мы, не обинуясь, отвѣчаемъ на предложенный вопросъ утвердительно. Языкъ устава; по всѣмъ редакціямъ, моситъ на себѣ печать глубокой древности и несомиѣнно могъ принадлежать времени Владиміра: два, три слова,

кажущіяся не столь древними, могли быть внесены въ уставъ переписчиками XIII вЪка безъ ущерба для существа устава (275). Въ содержанін его предоставляются въдомству церковному извъстные суды, въ которые запрещено вывшиваться судіямъ гражданскимъ, — и въ близкомъ къ тому времени гражданскомъ уставъ, извъстномъ подъ именемъ Русской Правды, дъйствительно, эти суды опущены. Несогласіе оказывается одно: тяжбы дітей и братьевъ о наследстве въ церковномъ уставе подчинены суду духовенства, а по Русской Правдъ ихъ судитъ Киязь чрезъ своихъ отроковъ. Но это означастъ только или отмыну прежняго закона въ последующемъ законодательствъ, или то, что наслъдственныя дъла, по желанію тяжущихся, или по существу и обстоятельствамъ самихъ дъль, могли быть судимы и духовнымъ судомъ и свътскимъ (2,0) далбе въ церковномъ уставъ лэчисляются люди, подвідомые митрополиту и епископамъ, вмісті съ нькоторыми заведеніями, — и одни изъ этихъ людей и заведеній несомивнию уже существовали во дин св. Владиміра, другіе могли существовать, по крайней мірі, къ концу его царствованія. Были тогда у насъ, какъ мы видъли, и митрополитъ, и епископы, и священники, и діакопы, и весь клиръ, по неоспоримымъ свидътельствамъ. Были, какъ увидимъ, монастыри, и слъд. чернецы и черницы, игумены и игуменьи. Были наломники (217) и, безъ сомпънія, сторонники, слъпцы, хромцы и врачи. Могли быть, какъ и всегда въ Христіанствь, люди, чудесно изцеленные, также рабы, отпущенные господами на волю по духовнымъ завъщаніямъ. Могли быть для больныхъ, вдовъ, сиротъ и пришельцевъ больинцы и гостиницы,

хоть немногія, особенно если припомнимъ, какимъ мило-

сердіемъ къ нищимъ отличался св. Владиміръ, княжившій еще 28 льтъ посль своего крещенія. Что касается до хропологической и исторической несообразности, встръчающейся въ самомъ началъ устава, будто В. К. Владиміръ приняль отъ цареградскаго патріарха Фотія перваго митрополита Кієву Леона: то она, какъ извъстно, находится только въ иткоторыхъ спискахъ, относится къ осовенностямъ ихъ не существеннымъ, и потому не можеть быть вміняема списку первоцачальному. Другая историческая. несообразность устава, подчиняющаго волхвованія и чародъянія суду церковному, тогда какъ исторія представляетъ у насъ въ началь дъйствующими противъволхвовъ Князя и его чиновниковъ, не есть несообразность. Великій килзы Ярославъ въ 1027 году и чиновинкъ княжескій Янъ въ 1071 году преследують и казиять волхвовь, собственно какъ возмутителей общественнаго спокойствія, какъ злодъевъ, невипно умертвившихъ множество жепъ и требовавшихъ немедлениаго наказапія, безъ всякаго нарочитаго разбирательства самаго ихъ ученія. А воть когда въ тоже время явился волхвъ въ Новгородъ и началъ проповъдывать прямо противъ В вры христіанской и прельстиль миотихъ, — здёсь мы видимъ уже действующимъ всенародно и разсуждающимъ о Върв епископа; князь Глебъ обнажиль свой мечь противь волхва уже вследь за темь, котда последній произвель великій мятежь въ народе (278). Наконецъ, выраженія, встръчающіяся въ срединъ и концъ устава, что св. Владиміръ представиль изв'єстный діла церковпому в'вдомству, на основанін номоканона, «по первыхъ царей уряженью и по вселенскихъ святыхъ семи зборовъ великихъ святитель», мы не имфемъ права принимать въ такомъ строгомъ смыслъ, будто нашъ Равно-

Salany .

апостолъ буквально позаимствовалъ изъ означенныхъ источниковъ всѣ свои церковныя узаконенія. Довольно, если одни изъ нихъ, дѣйствительно, взяты изъ номоканона и тѣхъ законовъ Моусеевыхъ, которые обыкновенно входили въ составъ Кормчихъ, а другія дарованы, по крайней мѣрѣ, согласно съ духомъ номоканона, т. е. съ общимъ духомъ и смысломъ правилъ церковныхъ и гражданскихъ постановленій, данныхъ древними христіанскими Государями въ пользу Церкви.

III. Церковный уставъ Владиміровъ точно и есть таковъ. Онъ представляетъ, съ одной стороны, извлеченіе изъ греческаго номоканона и входившихъ въ составъ его законовъ Моусеевыхъ, а съ другой — опытъ русскаго самостоятельнаго законодательства, согласнаго съ духомъ номоканона. Въ этомъ уставѣ излагается двоякій судъ Церкви: судъ, такъ сказать, частный, простирающійся на однихъ людей церковныхъ, и судъ общій, простирающійся на всѣхъ мірянъ, и кромѣ того излагаются два особыя постановленія о десятинѣ и торговыхъ мѣрахъ и вѣсахъ.

Въ отношеніи къ людямъ церковнымъ уставъ говорить, что они во всёхъ своихъ дёлахъ должны подлежать вёдомству и суду только своего духовнаго начальства, митрополита и епископовъ, и не подчинены начальствамъ свётскимъ. Это узаконеніе, усвояющее такое важное преимущество Церкви, дёйствительно заимствовано изъ номоканона — изъ правилъ соборныхъ и постановленій греческихъ Государей (279). Но у насъ опо отчасти разширено и отчасти измёнено. Разширено: потому что къ людямъ церковнымъ, которые освобождаются отъ подсудности гражданской власти, кромё собственно — духо-

венства, бълаго и монашествующаго, пользовавшагося этимъ правомъ издревле, относитъ еще лица, принятыя только Церковію подъ ел покровительство или получающія отъ нея содержаніе, каковы: сліпецъ, хромецъ, льченъ, прошенникъ, задушный человъкъ, сторопникъ, паломникъ, такъже больницы, гостиниицы, страннопріимницы, — чего по греко-римскимъ законамъ не видимъ. Такое разширение закона могло быть выведено изъ тъхъ постановленій, которыми в'ядомству епископовъ въ Грешін были подчинены богоугодныя заведенія, устроенныя подъ покровомъ Церкви для содержанія больныхъ, престарълыхъ, нищихъ, для пріема странниковъ и под. (200), а сабд, подчинялись ибкоторымъ образомъ и самыя лица, поступавшія въ эти завеленія. Изминено: нотому что по всъмъ дъламъ и тяжбамъ между людьми церковными и посторонними повельваеть учреждать судъ общій, т. е. состоящій изъ судей церковныхъ и світскихъ, кто бы ни быль ответчикъ — лице духовное, или мірянинъ, тогда какъ, по греческимъ законамъ, такіл діла были судимы однимъ темъ начальствомъ, которому подведомъ былъ отвътчикъ, - духовнымъ, если опъ былъ духовнаго званія, — свътскимъ, если былъ мірянинъ. Впрочемъ и эта перемьна могла быть оспована на законахъ византійскихъ, по которымъ, съ одной стороны, епископъ имълъ право пересматривать приговоры свътскихъ властей по дъламъ, касавшимся лицъ духовнаго званія, а съ друтой — мъстное гражданское начальство обязывалось утверждать решение епископа по деламъ между міряниномъ и духовнымъ, если оба тяжущіеся были довольны этимъ ръшеніемъ, — а если нътъ: то пересматривать тяжбу вновь (281). OF THE PERSON LAW AND PERSON.

не согласныя съ гражданскими законами Византіи, уставъ

нашъ могъ заимствовать изъ законовъ Мочсеевыхъ, вхо-

дившихъ въ составь Кормчихъ (286), и такимъ образомъ

остаться согласнымъ съ греческимъ номоканономъ. Нако-

нецъ, что всего важиве, перечисливъ суды церковные,

Определяя кругъ дель, въ которыхъ суду Церкви подчиняются не одни уже люди церковные, по и вст міряне, или всв вообще христіане, уставъ Владиміровъ перечисляетъ въ частности: 1) преступленія противъ Въры и Церкви: отправление языческихъ обрядовъ, еретичество, волшебство, святотатство, ограбление мертвыхъ тель, введеніе или внесеніе животныхъ въ церковь безъ нужды: это согласно съ греческимъ помоканономъ (282); 2) дѣла брачныя, семейныя и находящіяся въ связи съ ними преступленія противъ чистоты правовъ: вступленіе въ бракъ въ запрещенныхъ степеняхъ родства и свойства, похищеніе женщинъ, разводы, блудъ, прелюбодъяніе, оставленіе матерію незаконпорожденнаго своего дитяти, противоестественные пороки: также согласно съ помоканономъ (283). Но уставь Владиміровъ имбеть и здісь свои особенности. Онъ, во первыхъ, при изчисленіи того или другаго класса дълъ, подлежащихъ суду церковному, указываетъ на нъкоторые частные случаи, на ибкоторые виды преступленій, вовсе не упоминаемые въ законодательствъ византійскомъ. Таковы именно: между дълами противъ Въры и Церкви — повреждение храмовъ и могилъ, а между дълами семейными — неблагопристойная защита мужа женою и нанесеніе побоевъ снохою свекрови, хотя этимъ указаніемъ на частные случан только разъясияется содержаніе закона, а не привносится ничего поваго (284). Вовторыхъ, подчиняетъ суду церковному некоторыя дела, которыя, по греко-римскимъ законамъ, подлежали разбору и преследованію не духовнаго, а гражданскаго начальства. Разумъемъ преступленія противъ святости власти родительской и тяжбы между дътьми и братьями умершаго о наслъдствъ (285). Оба означенныя постановленія,

уставъ Владиміровъ присовокупляеть: «князю и боярамъ и судьямъ ихъ въть суды нельзъвступатися», тогда какъ въ Греціи было иначе. Тамъ извістныя діла, предоставленныя суду Церкви, могли подлежать и суду гражданскому. Церковь судила ихъ съ церковной стороны, какъ дела совести, определяла ихъ правственное значение, полагала за нихъ епитиміи, употребляла и другія, свойственныя ей, міры для вразумленія и обращенія согрішившихъ; мірская власть могла разсматривать тъже самыя дъла со стороны гражданской, какъ преступленія общественныя, и часто для паказанія ихъ и пресъченія употребляла свои міры. Можпо впрочемъ думать, что уставъ Владиміровъ, вообще не отличающійся, какъ первый опыть въ своемъ родф, точностію и отчетливостію выражепій, запрещаеть гражданскимъ начальствамъ вмішиваться вт суды церковные, собственно поколику они суть церковные, съ той ихъ сторопы, съ какой они должны подлежать відомству единственно духовенства, а о другой, гражданской, ихъ сторопъ только умалчиваетъ. Это тьмъ въроятиве, что дела, напримъръ, о волхвовании и волхвахъ, подчиненныя въ уставъ суду церковному, съ гражданской сторопы были судимы у насъ, по свидътельству исторін, и преслідуемы мірскою властію еще при Ярославѣ и его дѣтяхъ (287). Странно только, что суды,

предоставленные въ уставъ Владиміровомъ духовенству,

въ Русской правдѣ или гражданскомъ законодательствъ

oe or B.

того почти времени вовсе не упомянуты, кромѣ судовъ о наслъдствъ, хотя это и можно объяснять только неполнотою означеннаго законодательства.

Статья о церковной десятипь, изложенная въ уставъ Владиміровомъ, могла быть заимствована изъ постановленій Моусеевыхъ (Лев. 27, 30), хотя и не изъ тъхъ, которыя входили въ составъ Кормчихъ. Впрочемъ и самъ Князь не выдаетъ ее (и се только одну) заимствованною изъ греческаго номоканона, и въ этомъ отношеніи она можетъ быть названа самостоятельною статьею русскаго устава: потому что предоставляла русскому духовенству пользоваться такимъ правомъ, котораго греческое духовенство никогда не получало отъ своего Правительства.

Наконецъ, статья о торговыхъ мѣрахъ и вѣсахъ прямо основывается въ уставѣ Владиміровомъ на законѣ Божіемъ, — и дѣйствительно заимствована изъ тѣхъ постановленій Моусеевыхъ, которыя входили въ составъ Кормчихъ. А съ другой стороны — имѣла опору и въ узаконеніяхъ греческихъ государей (288).

Такимъ образомъ оказывается, что паибольшую часть узаконеній, и самыхъ главныхъ, церковный уставъ нашего Равноапостола позаимствоваль изъ греческаго номоканона, хотя, — надобно замѣтить, — пе исчерпалъ всего источника: такъ какъ вѣдомству греческой іерархіп подчинены были еще пѣкоторые другіе предметы, вовсе не упомянутые въ нашемъ уставѣ (289). И если, съ другой стороны, па всѣ эти указанія онъ положилъ собственную печать, если даже дополиилъ ихъ, предоставивъ духовенству въ Россіи новыя права, какихъ въ Греціп оно не имѣло: то все это сдѣлалъ согласно съ духомъ номоканона, или на основаніи законовъ Моусеевыхъ, входившихъ

(кромѣ статьи о десятинѣ) въ составъ номоканона. А потому несправедливо было бы утверждать, вопреки ясныхъ словъ самаго устава объ его источникахъ, будто нѣкоторыя статьи его (на-примѣръ: о десятинахъ, о дѣлахъ по наслѣдству, о причисленіи къ людямъ церковнымъ больныхъ, странииковъ, паломниковъ и богоугодныхъ заведеній) позаимствованы изъ Польши и другихъ странъ западной Европы, потому только, что тамъ дѣйствительно всѣ эти предметы и лица подлежали суду церковному во дни св. Владиміра, — хотя мы не отвергаемъ, что нашему вел. Князю и его совѣтникамъ могли быть извѣстными установленія западной Церкви, дѣйствовавшія въ сосѣдственной Польшѣ (290).

Приспособленный къ потребностямъ жизни русской, церковный уставъ Владиміровъ долженъ былъ имъть на нее самое благод втельное вліяніе. Одни изъ постановленій этого устава — противъ волхвованій, чарод'яній, моленій подъ овиномъ, или въ рощѣ, или у колодца, прямо направлены были къ искорененію въ Россіи встхъ остатковъ язычества и къ утвержденію православной Вфры и Церкви. Другія, опредёлявшія въ подробностяхъ отношенія семейныя, которыя прежде для русскаго язычника были почти вовсе не опредълены, и преслъдовавшія преступленія противъ чистоты нравовъ, которыя прежде едвали и считались преступленіями, и вовсе не преследовались судомъ, такъ же поручавийя наблюдению духовенства торговыя мфры и вфсы, имфли цфлію пересоздать въ Россіи семейство, а вм'єсть очистить, возвысить и утвердить все общество, весь государственный быть на новыхъ, христіанскихъ началахъ. Третьи, поручавшія покровительству и попеченію Церкви больныхъ, нищихъ, странниковъ, паломниковъ, и предоставлявшія духовенству десятину, между прочимъ, для содержанія больницъ, гостинницъ, страннопріимницъ, служили первымъ пачаломъ къ учрежденію въ Россіи богоугодныхъ заведеній общественной благотворительности, которыя прежде у насъ совершенно были неизвѣстны. Нельзя послѣ этого не сознаться, съ какою мудростію, при всей кажущейся безъискуственности и простотѣ, составленъ первый опытъ нашего церковнаго законодательства. Онъ съ перваго разу указывалъ новоучрежденной Церкви Русской такое положеніе, въ которомъ она могла дѣйствовать съ наибольшею пользою и для себя — для своихъ высокихъ цѣлей, и для юнаго, только-что установившагося, государства, проникать въ самую внутреннюю его жизнь, освятить и возсоздать самыя основы этой жизни, влить въ нее новыя стихіи.

Съ церковнымъ уставомъ св. Владиміра снесемъ теперь нъкоторыя другія свидътельства о тіхъ преимуществахъ, какими пользовалось наше духовенство въ началъ. Равноапостольный Князь равиялся Константину великому почитаніемъ служителей Христовыхъ (<sup>291</sup>), и не только часто совътовался съ ними, какъ уставить законъ Божій посреди недавно-просвѣщеннаго народа, но и позволялъ имъ давать совъщательный голосъ въ дълахъ гражданскихъ. Летописецъ разсказываетъ замечательный случай. Однажды, когда въ Россіи умножились разбои, епископы пришли къ Владиміру и сказали сму: «вотъ умножились разбойники, — зачемъ ты не казнишь ихъ?» Онъ отвечалъ: «боюсь граха». Епископы заматили: «ты поставленъ отъ Бога на казнь злымъ, а на милость добрымъ; тебь следуеть казнить разбойниковь, только съ испытаніемъ». И Владиміръ рішился отмінить древній народсобою»? Не внушается ли этимъ тіунамъ, чтобы они не только не обижали судовъ, точнье — доходовъ за суды, церковныхъ, но и съ судовъ гражданскихъ удъляли Церков десятину, — и что обидъвтій церковные доходы долженъ самъ заплатить за нихъ?... Въ церковномъ уставъ Ярославовомъ, о которомъ у насъ ръчь впереди, даже прямо пазначаются извъстныя пошлины за церковные суды въ пользу митрополита и епископовъ (307).

Третьимъ источникомъ для содержанія духовенства, собственио приходскаго, было жалованье от Князя, по крайней мѣрѣ, со временъ Ярослава, который, по свидѣтельству лѣтописца, поставляя по градамъ и по мѣстамъ церкви и попы, давалъ имъ от импнія своего урокъ (308). Въ чемъ состоялъ этотъ урокъ, не знаемъ; но замѣчательно, что и Ярославъ благочестивый, подобно отцу своему, жертвовалъ для церкви и служителей ея именно изъ своего имѣнія.

Очень въроятно, что еще при первыхъ христіанскихъ Князьяхъ нашихъ духовенство паше начало, мало по малу, пользоваться и добровольными приношеніями своихъ прихожанъ за исправленіе требъ церковныхъ, какъ это издревле и постоянно велось въ Церкви восточной ( $^{309}$ ).

## ГЛАВА У.

первые монастыри въ россии и состояние въры и нравственности.

При окончательномъ насажденіи Христіанства въ Россіи монастыри им'вли высокое значеніе въ Церкви восточной, давно уже пріобрътенное ими. Кромъ того, что въ св. обителяхъ находили себъ пріютъ и руководство всъ, стремившіеся къ подвижнической жизни для спасенія дути своей, — здёсь же приготовлялись лица для занятія высшихъ степеней церковной іерархіи; здісь воспитывались ревнители въры и благочестія, которые, будучи свободны отъ узъ семейныхъ, по первому гласу Церкви, шли для проповеданія Слова Божія въ странахъ неверныхъ, или для защиты православія посреди ересей и расколовъ, и вообще готовы были жертвовать всемъ для спасенія ближнихъ; наконецъ, монастыри, по духу своихъ строгихъ правилъ, по своимъ благоговъйнымъ, ежедневнымъ службамъ и по образу жизни благочестивыхъ иноковъ, давно уже содълались лучшими училищами для правственнаго воспитанія народа.

Очень естественно потому, если вслѣдъ за крещеніемъ земли Русской, какъ свидѣтельствуетъ Иларіонъ, у насъ «монастыреве на горахъ сташя, черноризцы явишася» (310):

они явились, безъ сомивнія, вместь съ первыми пастырями, пришедшими къ намъ изъ Греціи. И преданіе говорить, что первый нашь митрополить Михаиль основаль на одной изъ горъ кіевскихъ монастырь и церковь (деревянную) во имя своего ангела, Архистратига Михаила, не подалску отъ того мъста, гдъ прежде стоялъ Перунъ (311), а иноки, прибывшіе съ этимъ митрополитомъ, основали монастырь Спаскій близь Вышгорода на высокой горф, досель называемой, по бывшему монастырю, Бълой Спась или Спащина (812). Супрасльская льтопись свидьтельствуетъ, будто самъ св Владиміръ въ 996 году создалъ, вмѣстѣ съ Десятинною церковію, и монастырь при ней во имя Пресв. Богородицы (313). Дитмаръ уноминаетъ о бывшемъ въ Кіевѣ монастырѣ св. Софіи, который сгорѣлъ въ 1017 году, и слъд. устроенъ былъ, по крайней мъръ, къ концу жизни св. Владитіра, если не прежде (314). Въ царствованіе Ярослава, который любилъ черноризцевъ до излиха, они еще болье начали умножаться, а съ ними и монастыри (315). Въ последние годы своей жизии, уже по сооружении Кіево-Софійскаго собора, Ярославъ создалъ самъ два монастыря въ Кіевь: одинъ мужскій во имя своего ангела — Георгія, другой женскій во имя Ангела своей супруги — Ирины: и это, сколько извістно, были первые собственно княжескіе монастыри (если исключить Десятинный, устроенный будто бы св. Владиміромъ), которые въ последствін у насъ такъ умножились (316).

Кто жилъ и подвизался въ нервоначальныхъ кіевскихъ монастыряхъ, свѣдѣній не сохранилось; но, вѣроятно, жили не одни Греки, а вмѣстѣ и Русскіе, судя уже по количеству монастырей. Равнымъ образомъ есть извѣстія, что не въ одномъ Кіевѣ, а ивъ другихъ областяхъ Россіи

были основаны тогда обители, хотя извъстія самыя скудныя и неопредъленныя.

Такъ о первомъ новгородскомъ епископъ Іоакимъ Супральская летопись говорить, что онъ «уради собъ монастырь десятипный»; но что это быль за монастырь и гдъ находился, не опредъляетъ. Другое преданіе гласитъ, что вскорь посль крещенія Новгородцевь, всльдь за тымь, какъ свергнутъ былъ истуканъ Перуна, стоявшій на холм'в при исток волхова изъ Ильменскаго озера, основанъ на этомъ самомъ мъсть мужскій монастырь съ храмомъ Рождества Богородицы, прослывшій въ народ'в подъ именемъ Перыня или Перынскаго: названіе монастыря действительно показываетъ, что онъ получилъ свое начало, по всей въроятности, тогда, когда еще очень свъжа была память о свергнутомъ Перунь, - и трудно представить, чтобы въ то время, какъ, по приказанію равноапостольнаго Владиміра и христіанскому благоразумію, у насъ повсюду ва мъстахъ прежнихъ идольскихъ капищъ заботились устроять храмы, не быль поставлень храмь или монастырь на м'ест' главнаго кумира новгородскаго (317). Существуетъ сказаніе и о третьемъ новгородскомъ монастырь, находящемся не-подалеку отъ Перынскаго, у самаго истока Волхова изъ озера Ильменя, - Юрьевскомъ или Георгіевскомъ, что онъ основанъ во дни великаго Князя кіевскаго Георгія-Ярослава ок. 1030 г., хотя это сказаніе не безъ труда можетъ быть примиряемо съ лѣтописью (318).

Но между тѣмъ, какъ въ Кіевѣ и Новгородѣ монастыри были созидаемы то князьями, то іерархами, въ нѣкорыхъ другихъ мѣстахъ основателями обителей явились частныя лица — подвижники.

Разумбемъ прежде всего препод. Сергія и Германа, Валаамскихъ чудотворцевъ. Кто были они и когда основали на Валаамъ (одномъ изъ съверозападныхъ острововъ Ладожскаго озера) обитель, письменныхъ извъстій не сохранилось, по причинъ частыхъ опустошеній обители отъ Шведовъ и даже неоднократнаго ея совершеннаго запуствыя. Мъстное преданіе, будто еще св. Апостоль Андрей, когда быль въ Новгородь, приходиль оттуда на Валаамъ и водрузилъ на немъ крестъ, и будто св. Сергій былъ одинъ изъ учениковъ апостольскихъ, который, крестивъ здёсь многихъ язычниковъ, обратилъ ко Христу и и вкоего Мунга, названнаго потомъ Германомъ, и положилъ вмѣств съ нимъ начало Валаамской обители, — это предаданіе произвольно и не в ролтно. Если бы и двиствительно Апастолъ Андрей быль въ Новгороде, какъ гласить древняя л'ьтопись (319): отсюда еще не слыдуеть, чтобы онъ нарочно отправлялся изъ Новгорода на пустышный Валаамъ съ цълно водрузить только тамъ св. крестъ; а если точно препод. Сергій и Гермацъ подвизались тогда на Валам'в: все же признать ихъ основателями монастыря въ такое время, когда монастыри были еще неизвъстны въ Церкви Христовой, только-что зараждавшейся, решительно не возможно. Не менте не втроятно и другое мъстное преданіе, которое относить этихъ Преподобныхъ ко времени равноапостольной Киягини Ольги и считаетъ ихъ греческими выходцами, искавшими просвътить съверъ: за чъмъ было имъ итти изъ Греціи въ такую даль земли Русской, когда она еще вся была покрыта мракомъ идолопоклонства, и когда проповъдники Евангелія и на ють и въ средней полось ея могли встрытить на каждомъ шагу обширнъйшее поприще для своей благочестивой дъятельности? А главное, откуда всялось это преданіе и основывается ли оно на чемъ либо, ръшительно не извъстно. Третье мижніе представляется болже вкроятнымъ: оно гласитъ, что преп. Сергій и Германъ могли быть изъ числа тъхъ проповъдниковъ, чрезъ которыхъ св. Владиміръ хотьль распространить Евангеліе во глубинь Кареліи, принадлежавшей тогда Россіи, и что для успышныйшаго хода своей проповиди вокругъ Ладожскаго озера они могли основать на Валаам в обитель иноковъ (320). Въ подтвержденіе этого мивнія, кром'в возможности самаго событія и сообразности его съ обстоятельствами времени, можно указать, по крайней мфрф, ифкоторыя основанія: а) въ житін преп. Авраамія Ростовскаго говорится, чтоонъ принялъ пострижение въ Валамской обители еще во дни св. Владиміра отъ игумена Осогноста (321); б) въ одномъ изъ позднихъ списковъ Софійской льтописи замьчено, что въ 1163 году уже обрътены были мощи преп. Сергія и Германа, Валаамскихъ чудотворцевъ, и перенесены (можетъ быть, по случаю нападенія Шведовъ на эту страну, которое дъйствительно и случилось въ 1164 г.) въ Новгородъ при архієпископ Іоанн (322); а въ одной изъ рукописей XVI-XVII в. содержится сказаніе о возвратномъ перенесеніи мощей новоявленныхъ Валаамскихъ чудотворцевъ изъ Новгорода на Валаамъ при томъ же Новгородскомъ святител в Іоани в (323). Правда, вс вмъ представленнымъ свидътельствамъ нельзя приписывать большой важности; но не находимъ причины и отвергать ихъ, какъ чистыя выдумки. Напрасно указывають на свидътельство двухъ Шведскихъ писателей, что прежде договора, заключеннаго Новгородцами съ шведскимъ Королемъ Магнусомъ II въ 1348 году, ни Ладожское озеро, ни берегъ Кареліи, близъ котораго лежитъ островъ Валаамъ, непринадлежали Россіи, и что, следовательно, на Валаам в не могло быть Русскаго монастыря; а съ другой стороны -на свидетельство записокъ, изъкоторыхъ одна, найденная на дскъ древней кормчей Новгородской Софійской библіотеки, гласитъ: «въ лъто 6837 (1329) нача жити на остров'т на Валаамскомъ озер'т Ладожскомъ старецъ Сергій», а въ другихъ замѣчено, что къ этому старцу пришелъ въ сожительство преп. Германъ въ лѣто 7901 (1393) (624). Тутъ прежде всего бросается въ глаза явная не сообразность: по одному свидетельству до 1348 года Валаамъ не принадлежалъ Россін и тамъ не могло быть Русской обители, а по другому-старецъ Сергій сталь подвизаться на Валаам' еще въ 1329 году; по одной записк Сергій былъ уже старецъ въ 1329 году, а по другимъ къ этому старцу прибыль въ сожительство преп. Германъ въ 1393 году, т. е. чрезъ 64 года: какихъ же льтъ былъ тогда Сергій? Во-вторыхъ, свидетельство шведскихъ писателей, будто Ладожское озеро съ Валаамомъ не принадлежало Россіи до 1348 года, не справедливо. Изъ подлиннаго Орфховскаго договора Новгородцевъ съ шведскимъ Королемъ Магнусомъ Смекомъ 10 Сентября 1323 года видно, что Русскіе уступили тогда Шведамъ часть западной Кареліи, нын вшняго Выборгскаго и Яскисскаго округа, лежащую по правую сторону ръки Сестры, удержавъ за собою восточную Карелію съ Кексгольмомъ, след. и Ладожское озеро. А наши лътописи замъчаютъ, что этотъ договоръ заключенъ съ Шведами по старой пошлинъ (т. е. по прежнимъ условіямъ), и след. выражаютъ мысль, что вся восточная Карелія съ Ладожскимъ озеромъ издавна принадлежала Россіи (325). Кром'в того изв'єстно, что во дни св.

Владиміра вся Карелія принадлежала Русскимъ, и еще до Владиміра не подалеку отъ Ладожскаго озера существовалъ городъ Ладога, принадлежавшій Новгородцамъ; что только съ половины XII въка Шведы покорили себъ югозападную часть Финляндіи при король своемъ Эрикь IX (1156— 1157), и только съ половины XIII въка начали строить здівсь свои города: Тавастгусъ (1256), Карелу или Кексгольмъ (1295) и Выборгъ (1293), и что еще съ 1042 года Русскіе въ XII, XIII и XIV вікахъ не разъ проникали въ самую глубину Финляндіи, защищая свои карельскіе предълы, покоряли себъ Емь, разрушали въ Финляндіи шведскіе города, и однажды въ XIII вікі обратили-было почти всю Карелію къ православной вѣрѣ (326). Въ-третьихъ, если къ старцу Сергію прибылъ въ сожительство на Валаамъ преп. Германъ въ 1393 году: то они могли основать обитель только въ концѣ XIV вѣка. Между тѣмъ, изъ житія преп. Арсенія Коневскаго видно, что онъ ок. 1395 г. нашелъ на Валаамъ уже многолюдную обитель, что потомъ, когда онъ, для большаго уединенія, удалился на другой островъ Ладожскаго озера — Коневецъ, то въ теченій двухъ літь быль приглашаемь возвратиться на Валазмъ тамошнимъ инокомъ Лаврентіемъ по порученію игумена Силы, и что въ 1398 г. Арсеній основаль уже свою обитель на Коневцѣ (327). Наконецъ, спрашиваемъ: на какомъ основаціи должно предпочесть дв'є случайныя замътки или записки неизвъстнаго о поселении преп. Сергія и Германа на Валаамскомъ островѣ будто бы въ XIV въкъ свидътельству Софійской льтописи объ открытіи мощей ихъ еще въ XII въкъ и свидътельству житія Авраамія Ростовскаго о постриженій его въ Валаамской обители еще при св. Владимірѣ?...

• Разсматривая внимательно содержание этого житія, какъ мы уже замътили въ своемъ мъстъ, можемъ, по крайней мъръ, съ нъкоторою въроятностію допускать издавна господствующее у насъмниніе, что св. Авраамій дійствительно началъ свои подвиги при самомъ началѣ отечественной Церкви и тогда же основалъ свою обитель. Онъ родился, повъствуетъ житіе, въ городъ Чухломъ (нынъшней Костромской губерніи) не подалеку отъ Галича, когда вся страна та находилась въ язычествъ, отъ родителей богатыхъ, но не просвищенныхъ св. Вирою, и получилъ имя — Иверкъ. До осымнадцати лётъ пролежалъ въ великомъ разслабленіи, и когда однажды услышаль бесёду некоторыхь благочестивыхъ Новгородцевъ, случившихся въ дому отда его, о въръ въ Господа Іисуса и о чудесахъ, совершающихся въ Христіанствъ, то началъ размышлять въ себъ: «вотъ у отца моего много боговъ, а ни одинъ мнв не поможетъ; а у Новгородцевъ одинъ Богъ, и многимъ подаетъ изцъленіе. Еслибы и мнь даровалъ Онъ здравіе, я сталъбы веровать въ Него и служить Ему вечно, и пошель бы въ страну ихъ». Въ такихъ мысляхъ началъ больной призывать къ себъ на помощь Господа Іисуса, и, двиствительно получивъ отъ Него изпъленіе, ръшился немедленно исполнить обътъ свой: тайно удалился изъ дому родителей, и, направляя путь свой къ западу, послъ многихъ дней, нашелъ наконецъ върующихъ во Христа, отъ которыхъ и получилъ наставление въ законъ христіанскомъ и навыкъ книжному ученію (328). Спустя нѣсколько времени, достигъ онъ Новагорода, возрадовался духомъ при вид в христіанских в храмовъ и благочестія; но, ища себъ уединенія, отправился ръкою Волховомъ къ Ладожскому озеру въ валаамскую обитель, о которой уже слышалъ. Со слезами умолилъ здъсь братію принять его къ себь и открылся, что онъ еще не крещенъ. Игуменъ Өеогностъ принялъ его въмонастырь, крестилъ и назвалъ Аверкіемъ, а по истеченіи нѣкотораго времени, по усильной просьбъ Аверкія, постригъ его и далъ ему имя Авраамія. Съ величайшею ревностію предался новый инокъ трудамъ подвижническимъ, и, подвизаясь на Валаамѣ льта довольна, обратиль на себя общее вниманіе, такъ что братія стали оказывать ему особенное почтеніе и чествованіе. Тогда, избъгая хвалы человъческой, Авраамій удалился изъ Валаамской обители, и, по устроенію Божію, пришелъ къ граду Ростову, гдв не всв еще обратились къ Христіанству, напротивъ, весь чудскій конецъ покланялся идолу Велесу (329). Здъсь у озера Неро поставилъ себъ преподобный убогую хижину и началъ принимать приходившихъ къ нему христіанъ и поучать ихъ закопу Божію, а вмъсть началь молить Господа, чтобы помогъ ему сокрушить идола Велеса и привести остальныхъ Ростовцевъ къ истинной въръ. Скороя объ этомъ всею душею, благочестивый старецъ вскоръ удостоился видънія св. евангелиста Іоапна Богослова, который вручилъ ему жезлъ для сокрушенія идола. Идолъ немедленно быль сокрушень, и св. Авраамій повідаль о всемь случившемся тогдашнему епископу ростовскому Осодору, который «бѣ первый прислапный съ мученикомъ Борисомъ отъ князя Владимера, крестившаго всю Русскую землю». По благословенію Епископа, преподобный поставиль на томъ мѣстѣ, гдъ явился ему св. Іоаннъ Богословъ, церковь во имя этого Евангелиста, а тамъ, гдъ стоялъ прежде Велесъ, возградилъ церковь малую во имя Богоявленія, и при ней келліи и общежительную обитель (330). Много терп'вла

юная обитель отъ окрестныхъ инов'трцевъ, которые це разъ покушались раззорить ее и предать пламени. Но, при помощи Божіей, Авраамій мало по малу привелъ всёхъ ихъ ко Христу благоразуміемъ и крестиль отъ мала и до велика. Съ умноженіемъ числа ипоковъ, Авраамій, вспомоществуемый Князьями и руководимый советами епископа Оеодора, построилъ новую, великую церковь и постолино благоустроялъ обитель. Когда, за удаленіемъ **Феодора изъ Ростова**, прибылъ сюда другой епископъ — Иларіонъ, онъ нашелъ ее уже въ такомъ состояніи, что держаль совыть съ великимъ княземъ Владиміромъ и съ княземъ Борисомъ, «дабы сотворити архимандритію ту обитель». Возведенный въ санъ архимандрита, препод. Авраамій еще болбе началь подвизаться, и, прилагая труды къ трудамъ, потерпъвъ великія искушенія отъ діавола, оклеветавшаго его однажды предъ великимъ Княземъ, въ глубокихъ съдинахъ отошелъ къ Богу, котораго измлада возлюбиль, и погребень учениками своими въ основанной имъ ростовской Аврааміевой обители (331). О нъкоторыхъ несообразностяхъ этого житія и какъ смотръть на нихъ, было сказано нами прежде.

Остается упомянуть еще объ одной обители, несомивнию основанной у насъ въ то время. Преп. Ефремъ, новоторжскій чудотворецъ, былъ родомъ изъ Венгріи (Угринъ), и вмѣстѣ съ братьями своими Георгіемъ и Моусеемъ служилъ при князѣ ростовскомъ Борисѣ, занимая должность главнаго конюшаго (332). Когда этотъ св. князь былъ умерщвленъ, а съ нимъ и любимый отрокъ его Георгій, которому убійцы отрубили голову, чтобы воспользоваться златою гривною, возложенною на него Борисомъ: тогда Ефремъ пришелъ (можетъ быть, изъ Ростова, гдѣ

оставался въ отсутствіе Князя) на берега Алты, желая найти здъсь тъло своего убитаго брата (333). Но, при всъхъ усиліяхъ, не могъ отыскать его, а обрѣлъ только главу, которую узналъ по н'ікоторому, бывшему на ней, признаку. Въ неутвшной скорби взялъ Ефремъ эту братнюю главу, какъ сокровище, съ собою, оставилъ міръ и, принявъ (неизвъстно, гдъ) иноческій образъ, удалился въ одно уединенное мъсто не по-далеку отъ города Торжка. Здъсь сначала онъ построиль на свое достолніе страпнопріимный домъ, а спустя нісколько, на правомъ берегу ръки Тверцы, создалъ каменную церковь во имя св. Мучениковъ Бориса и Глъба и при ней монастырь, — что произошло, безъ сомнинія, не прежде, какъ уже по открытіи мощей св. Страстотерпцевъ (334). Подвизаясь день и ночь, особенно съ достойнымъ ученикомъ своимъ Аркадіемъ, преп. Ефремъ успѣлъ собрать иноковъ, утвердить ихъ въ правилахъ монашескаго житія, и скончался въ глубокой старости (въ 1053 г.), завъщавъ положить вмъстъ съ собою во гробъ главу брата своего Георгія, которую хранилъ дотолѣ тайно (235). Обитель Преподобнаго подвергалась многократнымъ разореніямъ и опустошеніямъ; но созданный имъ храмъ во имя св. Мучениковъ оставался цёль среди всёхъ бурь и переворотовъ, и перестроенный въ 1781 году существуетъ доселъ. Мощи преп. Ефрема открыты въ 1572 году (Генв. 28), когда основанная имъ обитель считалась уже архимандріею и окружена была поселеніемъ, называвшимся — Новый Торжекъ. А потому не удивительно, если и основателю этой обители присвоили съ того времени паименование Архимандрита и Новоторжского чудотворца.

Вмъстъ съ тъмъ, какъ начинали у насъ появляться

св. обители — эти пристанища для душъ, стремящихся къ высшимъ духовнымъ подвигамъ, мало по малу начинали обнаруживаться благотворныя действія Христіанства и вообще въ нравственномъ состояни нашихъ предковъ. Правда, то было еще переходное время. Язычество пало въ Россіи окончательно, его истуканы были низпровергнуты; но языческія преданія, суев врія, нравы и обычаи. господствовавшіе въ народ' Русскомъ цілые віки, не могли искорениться въ теченіе какихъ-нибудь пятидесятишестидесяти лътъ. Церковь Христова сдълалась господствующею въ Россіи и на мъстахъ прежнихъ языческихъ капищъ воздвигла свои храмы; но истины спасительной Въры не успъли еще въ такой періодъ быть вполнъ усвоены всеми новообращенными Христіанами и вытеснить въ нихъ прежнія върованія. И очень естественно, если, быть можетъ, многіе, нося имя Христіанъ, продолжали жить по язычески, тайно молились своимъ прежнимъ богамъ подъ овиномъ, или въ рощъ, или у воды, - на что намекаетъ церковный уставъ Владиміровъ. Очень естественно, если чернь была еще столько суевърна, что когда въ 1021 году по случаю голода явились въ Суздали волхвы и стали пропов'ядывать, будго причиною неурожая старыя женщины и онъ держать въ себъ жито, - многіе върили обманщикамъ и убивали несчастныхъ старухъ, пока не присп'елъ туда в. к. Ярославъ, не расточилъ и не казнилъ дерзкихъ возмутителей, не образумилъ невъжественной толпы. Припомнимъ также разсказъ льтописца о разбойникахъ, которые до того было умножились при св. Владиміръ, что епископы, для прекращенія зла, молили Князя казнить злодбевъ смертію; разсказы о несогласіяхъ и даже браняхъ между дътьми самаго Владиміра, о непокорности новгородскаго князя Ярослава отцу своему, о Святополкѣ, умертвившемъ трехъ братьевъ своихъ и готовившемъ туже участь остальнымъ братьямъ (<sup>336</sup>). Все это мрачная сторона картины... Но есть въ ней и сторона свѣтлая.

Первое и самое видное мъсто занимаетъ здъсь самъ русскій Равноапостолъ. Сдёлавшись Христіаниномъ, онъ сделался совсемъ другимъ человекомъ. Прежде Владиміръ былъ до крайности преданъ чувственности, имълъ нъсколько женъ и множество паложницъ (337): теперь опъ отпустиль всёхъ этихъ женъ и наложницъ и оставался върнымъ единой женъ своей, греческой царевнъ Аннъ, сь которою сочетался Христіанскимъ бракомъ (338). Прежде мы видимъ Владиміра жестокимъ, мстительнымъ, кровожаднымъ, даже братоубінцею: теперь сердце Князя сдълалось столько кроткимъ и мягкимъ, что онъ боялся наказывать и злодвевъ, считая это грвхомъ, и если поднималь оружіе, то единственно для защиты своихъ владіній отъ враговъ (339). Всего же болье восхваляютъ древнышие наши писатели милосердіе и щедроты благов. Князя живой плодъ его Христіанской любви къ ближнимъ. Опъповелёль всякому пищему и убогому приходить на княжескій дворъ и брать себь, что только нужно, — пищу, питіе и деньги; повеліть такъ же развозить по всему городу хльбъ, мясо, рыбу, разныя овощи, медъ и квасъ и раздавать все это тъмъ несчастнымъ, которые по немощи не могли сами приходить на княжій дворъ за милостынею. Вмъстъ съ тъмъ Владиміръ од валь нагихъ, посылаль всякаго рода утвшенія больнымъ, искупаль должниковъ, освобождаль содержимых въ рабств (340). Если преждеонъ и предавался нечистой похоти, замъчаетъ вообще лътописецъ, — если сотворилъ и многіе другіе грѣхи: за то послѣ онъ всѣ эти грѣхи разсыпалъ прилежнымъ по-каяніемъ и милостынями. Не упоминаемъ уже о той пламенной ревности по славѣ Божіей, съ какою подвизался русскій Равноапостолъ въ распространеніи Евангелія и въ построеніи храмовъ; о тѣхъ великихъ, незабвенныхъ заслугахъ, какія оказалъ онъ всему народу своему, изведши его однажды навсегда изъ тьмы язычества въ чудный свѣтъ Христовъ (311).

По следамъ благочестиваго отца своего шли достойные дъти: Борисъ, Глъбъ, Ярославъ. Первые два скончались преждевременною, насильственною смертію; по оба они, какъ мы видъли, успъли и въкраткій періодъземной жизни приготовится для жизни въчной: оба съ самыхъ раннихъ льтъ были исполнены страха Божія, оба любили поучаться въ чтеніи Божественныхъ книгъ и житій Святыхъ, ревнуя подражать имъ; оба были смиренны, кротки, цъломудренны и отличались дълами христіанской любви и милосерділ къ ближнимъ; оба умирая мученическою смертію, молились за своихъ враговъ. Юные страстотерпцы представили въ себъ первый примъръ на Руси истиниоблагочестиваго, христіанскаго воспитанія д'втей и вм'вст'в первый образецъ взаимной братской любви. Ярославу судилъ Господь долговременную жизнь, - и онъ, занимая престолъ отца своего, ум'влъ продолжить и докончить начатое имъ для славы Божіей и спасенія ближнихъ. Христолюбецъ, какъ часто называетъ Ярослава преп. Несторъ, употреблялъ всъ средства къ утверждению въ странъ своей въры Христовой, которая дъйствительно начала при немъ плодитися и расширяти; къ распространенію между подданными своими священныхъ и назидательныхъ книгъ,

которыя повельваль писцамь своимь списывать и предлагать для чтенія всёмъ, желавшимъ поучаться; созидалъ обители и храмы, для которыхъ не ръдко не щадилъ никакихъ издержекъ; любилъ церковныя уставы; весьма любилъ духовный и чернеческій чинъ; самъ часто съ прилежаніемъ читалъ днемъ и ночью свящ, книги и заботился вкоренить христіанское благочестіе въ собственномъ семейстов. «Встань, - говориль современный Ярославу первосвятитель русскій Иларіонь, обращаясь къ равноапостольному Владиміру, — посмотри на сына своего Георгія, посмотри на кробнаго своего, посмотри на возлюбленнаго своего, посмотри на того, котораго извель Господь отъ чреслъ теоихъ, посмотри на укращающаго престолъ земли твоей, — и возрадуйся, возвеселись! Посмотри и на благовърную сноху твою Ирину; посмотри и на внуковъ и правнуковъ теоихъ, какъ они живутъ, какъ Господъ хранитъ ихъ; какъ содержать они благовъріе, тобою предапное, какъ часто посъщають святыя храмы, какъ славять Христа, какъ покланяются Его имени» (342). И пын'в еще, входя въ Новгородскій Софійскій соборъ, видимъ въ немъ двъ древнія гробницы, современныя началу самаго храма, изъ которыхъ въ одной открыто почиваютъ мощи св. благовтрнаго князя Новгородскаго Владиміра, сына Ярославова, скончавшагося 32-хъ льтъ, а въ другой — мощи св. благовърной матери его Ирины, которая первая изъ Русскихъ княгинь приняла предъ смертію иноческій образъ съ именемъ Анны (313): два живыя свидівтельства того благочестія, которое господствовало въ благословенномъ семействъ в. кн. Ярослава!

Пастыри Церкви, дъйствовавшіе у насъ въ то время, подавали и съ своей стороны благой примъръ для пасо-

мыхъ. Доселѣ еще въ стѣнахъ Кіево-печерской Лавры сыны православной Россіи имѣютъ счастіе покланяться св. мощамъ Первосвятителя русскаго Михаила, раздѣлявшаго первые труды апостольства съ Равноэпостоломъ — Кияземъ и за свою вѣру и благочестіе прославленнаго Господомъ. Доселѣ въ Новгородѣ мѣстно чтится память двухъ первыхъ Новгородскихъ епископовъ и благовѣстниковъ, Іоакима Корсунянина и Луки Жидяти. Доселѣ въ Суздальскомъ Соборномъ храмѣ нетлѣнио почиваютъ останки Угодника Божія Өеодора, бывшаго первымъ епископомъ Ростовскимъ.

Для насажденія св. Віры и благочестія христіанскаго въ народв употребляемы были всв средства. Съ этою, между прочимъ, целію св. Владиміромъ и Ярославомъ заведены были училища; съ этою целію, по воле последияго, были пріобрѣтены, списаны и даже вновь переведены книги многы, которыми поучались в рные люди; съ этою целію умножаемо было число храмовъ, и Ярославъ обязывалъ священниковъ, давая имъ отъ имънія своего урокъ, чтобы они, какъ можно, чаще приходили въ церкви, собирали народъ и учили его истинамъ Христіанства. Съ этою целію все преступленія противъ Вёры — волхвованія, чародівнія, моленія подъ овиномъ, или върощі, или у воды, всв преступленія семейныя и противныя чистотъ нравовъ предоставлены были въдомству и суду церковному, такъ что духовенство христіанское наблюдало за нравственнымъ поведеніемъ каждаго изъ върующихъ, входило непосрественно въ самый бытъ семейный и, искореняя въ немъ остатки прежней, языческой жизни, преобразовывало его по началамъ христіанскимъ. Наконецъ съ этою же целію оба в. князя — св. Владиміръ и Ярославъ любили свётло торжествовать праздники христіанскіе, созывали на нихъ изъ всёхъ градовъ безчисленное множество народа, предлагали ему здёсь, послё назиданія духовнаго отъ священнодёйствій Церкви, и тёлесное утёшеніе, раздавали великую милостыню бёднымъ и несчастнымъ, и, не рёдко торжествуя подобнымъ образомъ по нёскольку дней сряду, пріучали своихъ подданныхъ мало по малу забывать прежнія языческія празднества и привязываться духомъ къ свётлымъ праздникамъ Христіанства. И не напрасны были всётакія мёры. По словамъ препод. Лётописца, еще самъ св. Владиміръ радовался душею и теломъ, видя множество церквей и люди хрестьяны зъло (344).

## ГЛАВА VI.

ПЕРВОНАЧАЛЬНОЕ ОТНОШЕНІЕ РУССКОЙ ЦЕРКВИ КЪ ДРУГИМЪ ПЕРКВАМЪ И ОБЩЕСТВАМЪ ХРИСТІАНСКИМЪ.

Къ концу десятаго и въ первой половии водинадцатаго въка христіанскій востокъ и западъ, по-видимому, сохраняли еще единсніе между собою. По крайней мірь, хоть изръдка восточные Первосвятители спосились еще съ римскимъ, и даже имя его, какъ бывало и прежде, поминалось иногда въ церквахъ восточныхъ наравив съ именами прочихъ Патріарховъ. Но впутренняго единства между христіанскимъ востокомъ и западомъ уже не существовало. Незаконныя притязанія папъ на всемірное владычество въ Церкви и разныя другія нововведенія ихъ, догматическія и обрядовыя, осужденныя патріархомъ Фотіемъ еще за стольтіе предъ тъмъ, не только не уменьшались, но болбе и болбе усиливались. Это невольно заставляло восточныхъ Христіанъ смотрість съ подозрівніємъ на западныхъ, какъ на уклонившихся отъ истины, невольно вынуждало Первосвятителей восточныхъ, при всемъ желаніи церковнаго мира и любви, спова возвышать обличительный голосъ противъ заблужденій римскихъ или даже самое имя папы исключать изъ помянниковъ церковныхъ (345). Оставался одинъ последній шагъ къ окончательному отдёленію запада отъ православнаго востока.

Основанная и утвержденная въ это самое время ісрархами восточными, Церковь Русская естественно должна была стать въ общеніе и единеніе съ Церквами восточными, и, хотя по временамъ входила въ нѣкоторое соприкосновеніе съ Церковію западною, но не имѣла и не могла имѣть единенія съ нею.

Во главь всьхъ Церквей восточныхъ, и по обширности своихъ предъловъ, и по ваутреннему благосостоянію, и по власти своихъ Первосвятителей, находилась Церковь цареградская. Съ нею-то первою и суждено было юной Церкви Русской войти въ ближайшее и перазрывное соотношение: потому что съ самаго начала своего Русская Церковь сдёлалась одною изъ митрополій, подв'єдомыхъ константинопольскому Патріарху. Власть этого Первосвятителя по отношенію къ Русской Церкви, по толкованію греческихъ канонистовъ, основывалась будтобы на 28 правиль четвертаго вселенскаго Собора, которымъ предоставлено было цареградскому Патріарху право не только рукополагать митрополитовъ для трехъ областей греческихъ: азійской, понтійской и фракійской, по и поставлять епископовъ для иноплеменныхъ народовъ, получившихъ осъдлость въ трехъ означенныхъ областяхъ или къ нимъ прилежавшихъ, — а Русь хотвли считать прилежащею или, по крайней мёрь, довольно близкою къ области фракійской (346). Но справедливье власть византійскаго патріаршаго престола надъ Русскою Церковію можно назвать прямымъ следствіемъ того, что изъ Византіи принесена была къ намъ св. Въра, изъ Византіи пришла первая наша іерархія, отъ византійскаго Патріарха начался рядъ нашихъ Первосвятителей, и Церковь Русская вообще была дщерію Церкви константинопольской: дочери и

естественно, и необходимо было питаться отъ сосцевъ своей матери и находиться подъ ея руководствомъ, пока сама не возрасла и не укрѣпилась въ силахъ.

Въ чемъ же состояли права константинопольскаго Патріарха по отношенію къ подвідомымъ ему митрополіямъ, а след. и митрополіи русской? Мы коспемся эдесь этихъ правъ, какъ имъвшихъ болъе или менъе вліянія на нашу Церковь въ продолжение стольтий и отразившихся въ ея исторіи. Всв Патріархи, по каноническимъ и государственнымъ — греческимъ постановленіямъ, имъли слъдующія главныя права, каждый въ своемъ округь: а) поставлять или утверждать митрополитовъ и давать имъ отъ себя настольныя граматы (317); б) созывать окружные соборы изъ подвъдомыхъ митрополитовъ и епископовъ (318); в) обнародывать законы церковные и гражданскіе, касавшiеся Церкви (319); г) им'ть серховный надзоръ за всыми церковными делами въ округе, а вместе за всеми митрополитами и епископами (350); д) производить верховный судъ надъ митрополитами и епископами (351); е) принимать апелляціи послів суда епископскаго, митрополичаго, даже соборнаго (552); ж) подвергать исправительнымъ наказаніямъ митрополитовъ и епископовъ, обличенныхъ въ проступкахъ (353); з) право ставропиги, т. е. право чрезъ водружение собственнаго патріаршаго креста (отапротрукой) при основаніи какой-либо церкви или монастыря во всёхъ предълахъ округа поставлять эти церкви и монастыри въ своемъ непосредственномъ въдъни и вив зависимости отъ мѣстныхъ епископовъ или митрополитовъ (354). Впрочемъ Патріархи — а) были ограничены по власти окружнымъ соборомъ и самодержавною волею Императоровъ (355); б) не имъли права самовластно безъ областнаго собора избирать и поставлять митрополитовъ для своего округа (356); в) не могли безъ собора и отръшать или низлагать митрополитовъ и даже епископовъ (357). Не упоминаемъ о нъкоторыхъ особенныхъ правахъ Патріарха константинопольскаго, возвышавшихъ его надъ всъми прочими Патріархами востока, но не имъвшихъ непосредственнаго отношенія къ нашей Церкви, каковы: право именоваться вселенскимъ (огмопремскос), усвоенное этому Патріарху константинопольскими соборами и Императорами (358); право принимать апелляціи даже изъ округовъ прочихъ Патріарховъ (359); право быть какбы судією дълъ между самими Патріархами и право ставропигіи не въ своемъ только округъ, но и во всъхъ областяхъ востока (360).

Изъ общихъ патріаршихъ правъ Патріарха цареградскаго по отношенію къ Церкви русской въ разсматриваемый нами періодъ времени успъло проявить себя во всей ясности одно первое, по крайный мыры, сколько это извъстно изъ исторіи: всь наши первые четыре митрополита - Михаилъ, Леонтій, Іоаннъ и Оеопемптъ даны намъ изъ Цареграда. Можно бы даже подумать, что Патріархи цареградскіе позволяли себ' въ этомъ случав нісколько болбе, нежели сколько слбдовало: имъ предоставлено было соборами только поставлять или утверждать митрополитовъ для подв'єдомыхъ митрополій, а избирать митрополита по церковнымъ правиламъ должны были собственно епископы той области, для которой онъ предназначался  $\binom{361}{}$ , — между тъмъ первые наши митрополиты, не только были утверждены, но и избраны въ Константинополь безъ участія нашихъ епископовъ. Но это отчасти объясняется тогдашними обстоятельствами. Первый нашъ митрополитъ Михаилъ, присланный изъ Цареграда, и не

могъ быть избранъ у насъ: потому что некому еще было избирать, — не было русскихъ епископовъ. Вторый — Леонтій такъ же не могъ быть избранъ у насъ: потому что пришедшіе съ Михаиломъ въ Россію епископы занимались пока пропов'даніемъ Слова Божія въ разныхъ містахъ, не имъли у себя епархій и не могли сказать, епископы ли они новой русской Церкви, только-что возникавшей, или еще греческой (362). А съ другой стороны извъстно, что право избранія митрополитовъ, предоставленное древними канонами областнымъ или мъстнымъ соборамъ епископовъ, мало по малу назаметно перешло въ Константинопольскомъ патріархать отъ областныхъ соборовъ къ собору патріаршему, который обыкновенно составлялся при патріарх в изъ вс в святителей, проживавших в или случайно находившихся въ Царьградъ. Этотъ-то соборъ въ десятомъ, одинадцатомъ и въ последующіе веки избиралъ митрополитовъ для всёхъ митрополій Константинопольскаго патріархата безъ участія пом'єстныхъ соборовъ тъхъ областей, въ которые митрополиты предназначались: очень естественно, что общее правило прилагаемо было и къ церкви Русской (363).

Вторал Церковь, съ которою юная Церковь Русская имъла близкія и непосредственныя сношенія, была Церковь Болгарская. Основанная (ок. 863 г.) болье, нежели за стольтіе до окончательнаго введенія Христіанства въ Россію, Церковь эта, при содьйствіи своихъ благочестивыхъ Царей и ревностныхъ пастырей, быстро достигла довольно цвътущаго состоянія, обогатилась славянскими переводами священныхъ, богослужебныхъ и другихъ назидательныхъ книгъ, содълалась съ 927 года независимою отъ константинопольскаго престола, подъ управленіемъ

собственнаго Архіепископа, избиравшагося изъ природныхъ Болгаръ, заключала въ себъ въ началъ XI въка уже болве тридцати епархій (364), и хотя, съ паденіемъ царства болгарскаго подъ власть греческой имперіи въ 1019 г., неизбъжно подчинилась церковному вліянію Византіи, но, кажется, до самаго 1056 года пользовалась правомъ избирать себ'в Архіепископа изъ Болгаръ (365). О сношеніяхъ Церкви русской съ Церковію болгарскою, лучше всякихъ словъ, свидътельствуютъ самыя событія. Откуда, если не изъ Болгаріи, могли быть принесены къ намъ въ началѣ славянскія богослужебныя книги, и притомъ въ такомъ количествъ, въ какомъ тогда требовались? Откуда могли притти первые пастыри, которые способны были преподавать нашему народу христіанскія истины на понятномъ ему языкъ, — первые учители, которые начали учить русскихъ славянской грамотъ и письму въ новозаведенныхъ училищахъ? Откуда собрались къ Ярославу тв писцы многи, которые переводили съ греческаго языка на славянскій и списали многія книги? Потому нельзя не назвать вброятнымъ сказанія, что не только первые шесть епископовъ, пришедшіе къ намъ, были родомъ изъ Болгаръ, но тогда же присланы къ намъ и «многи јереи, діаконы и демественники отъ Славянъ... и книги довольны» (360). На близкія сношенія Русскихъ съ Болгарами указываетъ и тотъ случай, что самъ св. Владиміръ въ 1000 году находился въ Переяславлѣ Болгарскомъ (на Дунаѣ), когда Половцы, подъ предводительствомъ Володаря, сдёлали нападеніе на Кіевъ (<sup>367</sup>). Но эти сношенія съ Болгаріею, столько нужныя и полезныя для новоустроенной Церкви русской, обошлись - было и не безъ худыхъ послёдствій. Въ Болгарію незадолго предъ тёмъ (ок. 971 г.) проникла секта

Павликіанъ, — единственная еретическая секта, остававшаяся еще тогда на востокъ, которая, отвергая все внъшнее въ Христіанствъ, таинства, обряды, іерархію, низпровергала вмъстъ догматы о Богъ, какъ Творцъ міра, и о Сынъ Божіемъ, какъ Искупителъ міра (368). Быстро усилившись въ Болгаріи подъ именемъ Богомиловъ и утвердивши въ ней какъбы главное свое средоточіе, еретики не могли не воспользоваться случаемъ посъять гибельныя съмена свои и на свъжей почвъ Церквирусской. Въ 1004 году явился въ Кіев'є н'екто инокъ Адріанъ, скопецъ, котораго не безъ основанія считають принадлежавшимъ къ этой секть: потому что онъ видимо держался ея началъ, возставая противъ всёхъ церковныхъ уставовъ и порицая епископовъ, пресвитеровъ и иноковъ. Лжеучение его было столь дерзко, опасно и упорно, что митрополить Леонтій нашелъ нужнымъ обличить еретика соборнъ и даже отлучить его отъ Церкви. Когда и это не подъйствовало: Адріанъ заключенъ быль въ темницу, гдф, къ счастію, вскор'в пришелъ въ истинное раскаяние и отрекся отъ своихъ заблужденій (369)

Новою связію для Церкви русской съ Церквами константинопольскою и болгарскою послужила св. гора Афонская, которая считалась тогда главнѣйшимъ училищемъ подвижничества для всего христіанскаго востока, и находясь на предѣлахъ міра греческаго - византійскаго и болгаро-славянскаго, равно привлекала къ себѣ и Грековъ, и Славлнъ. Очень естественно, если вѣсть о чудной горѣ, объ ея многочисленныхъ обителяхъ (которыхъ въ Хвѣкъ было до 180) и высокихъ подвижникахъ, быстро пронеслась по всей Россіи, вслъдъ за распространеніемъ въ ней Христіанства, и если Русскіе весьма рано начали пред-

принимать туда благочестивыя путешествія, - каковъ быль некто Антипа; житель города Любеча (местечько нын вшней черниговской губерніи), ходившій на Аоонъ въ первой половинъ XI в., принявшій тамъ постриженіе съ повымъ именемъ Антонія и принесшій благословеніе св. горы на горы кіевскія (370). Столько же естественно, съ другой стороны, если и некоторые изъ подвижниковъ аоонскихъ, ревнуя о спасеніи ближнихъ, приходили по временамъ въ новопросвъщенную страну для утвержденія въ ней благочестія, - каковъ быль инокъ, не извъстный по имени, тайно постригшій (ок. 1030 г.) Мочсея Угрина, когда онъ, взятый въ плецъ Польскимъ Королемъ Болеславомъ (въ 1018 г.), находился въ рабств у одной знатной Ляхины (371). Сохранилось даже предапіе на Авонф, что еще первые наши христіанскіе князья св. Владиміръ и Ярославъ положили тамъ основание для Русскаго монастыря въ честь Успенія пресв. Богородицы, м'єстно называвшагося — Богородица Ксилургу, къ которому потомъ присоедиценъ другой монастырь св. Пантелеймона, досель извыстный подъ именемъ Русскаго или Русика. Это преданіе, хотя не можстъ быть оправдано никакими свидътельствами древности, принимаемо было за достовърное и въ нашемъ отечествъ, по крайней мъръ, въ XV вѣкѣ (372).

Съ другими православными церквами или патріархатами, существовавшими на восток в, именно александрійскимъ, антіохійскимъ и ісрусалимскимъ, Церковь паша не могла иметь такихъ близкихъ сношеній, какъ съ Церковію константинопольскою, частію по самой ихъ отдаленности, а вмёстё и потому, что всё эти патріархаты страдали тогда подъ владычествомъ магометанъ. Впро-

чемъ, есть сказаніе въ літописяхъ, хотя и позднихъ, что самъ св. Владиміръ (въ 1001 г.) посылалъ пословъ въ Египетъ, Іерусалимъ и другія благочестивыя христіанскіл страны, «да и тамо увъсть Богоугодныхъ мужей пребываніе и церковное благолівніе, да отсюда пользу преобрящетъ» (373). Въ древнемъ жизнеописаніи преп. Оеодосіл упоминается, что у насъ находились тогда какіе-то странники изъ Герусалима, которые на возвратномъ пути своемъ въ отечество взяли-было съ собою отрока Оеодосія для поклопенія св. м'єстамъ (374): можетъ быть, странники эти приходили къ намъ, спасаясь отъ страшнаго гоненія на Христіанъ, свиръпствовавшаго тогда въ Египтъ, Сиріи и другихъ странахъ востока, или для собиранія пожертвованій въ пользу церквей и монастырей, ограбленныхъ и разрушенныхъ магометанами (275). Въ преданіяхъ нашего народа о славномъ царствованіи Великаго Князя Владиміра сохранилась память «о сорока каликахъ со каликою», какъ назывались у насъ странствовавшіе къ св. мъстамъ для богомолья  $\binom{876}{}$ . И быть не можетъ, чтобы въ то время, когда мысль о близкой кончинь міра, глубоко укоренившаяся въ умахъ христіанскихъ, влекла на востокъ цѣлыя толпы поклонниковъ даже изъ страпъ далекаго запада, одни русскіе не сочувствовали этому общему стремленію Христіанъ къ св. мъстамъ и не принимали въ немъ никакого участія: отрокъ Осодосій, конечно, не первый и не самъ собою пришелъ къ желанію итти для поклоненія іерусалимской святынь, - онъ слишаль о святыхъ мъстахъ и, върно, о томъ, что другіе ходять туда для богомолья  $(^{377})$ .

Обращаясь къ отношеніямъ Церкви русской къ западному или римскому патріархату, считаемъ необходимымъ со всею обстоятельностію разсмотрѣть мысль, уже около трехъ вѣковъ повторяемую ревнителями папства, будто русскіе во дни св. Владиміра крестились въримскую вѣру и въ началѣ были римскими католиками (<sup>378</sup>). На чемъ основываютъ эту мысль?

Прежде всего на томъ, будто константинопольскіе патріархи Николай Хрисовергъ, Сисиній и другіе до самаго Михаила Керулларія, при которыхъ последовало окончательное крещение Россіи, находились въ общеніи и единомысліи съ папою (379). Но въ какомъ общенія? Требуется знать, точно ли эти патріархи признавали папу главою Церкви и подчинялись ему? Точно ли принимали они тъ западныя нововведенія, которыя осудиль еще патріархъ Фотій, и отвергали самаго Фотія, какъ схизматика, многократно отлученнаго папами? Извъстно, что со времени возвышенія Византіи на степень императорской столицы, архипастыри Церкви, желая почтить и епископскую каоедру Византіи, еще на второмъ вселенскомъ Соборѣ (въ 381 г.) постановили: «константинопольскій епископъ да имбетъ преимущество чести по римскомъ епископт, потому что градъ оный есть новый Римъ» (прав. 3); за тімь на четвертомъ вселенскомъ Соборь (въ 451 г.), замѣтивъ, что «престолу ветхаго Рима от прилично дали преимущества, поелику то быль царствующій градъ», предоставили «равныя преимущества святьйшему престолу новаго Рима, праведно разсудивъ, да градъ получившій честь быти градомъ Царя и Сигклита и имфющій равныя преимущества съ ветхимъ царственнымъ Римомъ, и въ церковныхъ дёлахъ возвеличенъ будетъ подобно тому и будеть вторый по немъ» (прав. 28); наконецъ, на шестомъ вселенскомъ Соборъ, трульскомъ (въ 691 г.), снова утвердили: «да имъетъ престолъ константинопольскій равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и, якоже сей, да возвеличивается въ дёлахъ церковныхъ, будучи вторымъ по немъ» (прав. 36). Папы ни за что не соглашались принять эти правила; потому что въ нихъ отъ лица Церкви вселенской ясно выражались двв, горестныя для папъ, истины, - первая, что преимущества римскаго епископа отнюдь не суть следствія его мнимаго преемства отъ апостола Петра, мнимаго князя Апостоловъ, а дарованы этому епископу отцами и собственно ради царствующаго града; вторая, что по той же самой причинт равныя преимущества даруются и констаптинопольскому епископу, и слъд. папа не есть глава Церкви. Извъстно также, что въ шестомъ въкъ, имъя въ виду еще сильнъе противустать римскому преобладанію, зам'втно уже начинавшему обнаруживаться въ Церкви, восточные соборы и Императоры предоставили константинопольскому патріарху право называться титломъ вселенскаго (огкопречиход) на востокъ, какъ на западъ назывался уже папа (380): тъмъ бол ве не могли римскіе епископы признать за цареградскимъ этого новаго права, которымъ совершенно низпровергалась мысль о ихъ главенствъ, и всъми средствами старались вынудить константинопольскихъ патріарховъ отказаться отъ опаснаго для папътитла (381). Чтоже, пользовались ли цареградскіе патріархи — Николай Хрисовергъ, Сисиній и другіе до Михаила Керулларія теми преимуществами, какія предоставлены были ихъ каоедръ Соборами и благочестивыми Императорами?

Пользовались несомненно, точно также, какъ пользовался этими преимуществами Фотій, какъ пользовались ими предшественники и всё преемники Фотія: потому что

на восток в постоянно были принимаемы и соблюдаемы правила вселенскихъ Соборовъ, которыми предоставлено константинопольскому престолу равночестве съ римскимъ, и самъ папа Левъ IX, въ письмъ своемъ къ п. Михаилу Керулларію (1049), укоряя цареградскихъ Патріарховъ въ гордости и властолюбіи, засвидітельствоваль, что, начиная съ Іоанна Постника даже донынь, всь преемники его не страшились и называться, и подписываться патріархами вселенскими (382). Если же Николай Хрисовергъ, Сисиній, Сергій, какъ и другіе цареградскіе Первосвятители, вопреки всемъ настояніямъ и прещеніямъ со стороны римскаго епископа, усвояли себѣ равночестіе съ нимъ и именовали себя вселенскими: то, очевидно, они не подчинялись пап'т, не признавали его главою Церкви и верховнымъ владыкою. Въ частности о патріарх в Николав Хрисовергв извистно, что во дни его при императорахъ Василів и Константинв быль въ Константинополв соборъ, на которомъ окончательно прекращены волненія, продолжавшіяся въ восточномъ клирѣ целыя девяносто льть по случаю четвертаго брака императора Льва Мудраго. По окончаніи этого собора, отцы воскликпули между прочимъ: «многая лъта Николаю, святьйшему и вселенскому патріарху»; далье: «вычная память Игнатію, Фотію, Стефану, Антонію... патріархамъ православнымо»... (383). Значить, во дни Николал Хрисоверга на Востокъ не только не признавали папу главою Церкви и не подчинялись ему, но явно отвергали всв соборы и опредвленія папскія, бывшіе на Фотія, торжественно выражали свое единомысліе съ Фотіемъ, какъ православнымъ, и слёд. раздёляли мысли его противъ встхъ западныхъ нововведеній, какія осудиль онъ. Преемникъ Николая Хрисоверга Си-

синій (996 — 999) составиль въ 1001 году соборное опредъление о беззаконных браках, и это опредъление начинается словами: «Сисиній, Божіею милостію, Архіепископъ Константинополя — новаго Рима и вселенскій патріархъ» (384). А кром'в того съ именемъ Сисинія найдено извъстное окружное посланіе Фотіево ко всьмъ восточнымъ Первосвятителямъ, которое, въроятно, этотъ патріархъ нашелъ нужнымъ снова огласить въ предохраненіе православных отъ нововведеній западных (385). Преемникъ Сисинія, Сергій (999—1019), сродникъ Фотіевъ, пошелъ еще далве. Онъ писалъ къ папв, убъждалъ его оставить нововведенія и особенно незаконное прибавленіе къ сумволу, и когда папа не согласился, то созвалъ въ Константинопол' соборъ, на которомъ подтвердилъ всв осужденія Фотія на Латинянъ и самое имя папы исключилъ изъ церковныхъ диптиховъ (386). Преемникъ Сергія, Евстафій (1019—1025), съ согласія императора Василія, посылаль въ Римъ пословъ и просиль папу, чтобы онъ призналъ константинопольскаго патріарха вселенским на востокъ, т. е. просилъ, чтобы папа торжественно признался, что онъ не есть глава Церкви, а что есть и другой равночестный ему Святитель: папа, разумвется, на это не согласился, какъ не соглашались и всв его предшественники (387). Наконецъ, отъ патріарха Алексія (1025— 1043), преемника Евстафіева и предшественника Михаила Керулларія, сохранилось нісколько соборных опреділеній. Одно изъ нихъ начинается словами: «Алексій, Божіею милостію, Архіепископъ Константинополя — новаго Рима и вселенскій патріархъ». Въ другомъ — его называетъ вселенскими составитель соборнаго дъянія (388).

Итакъ въ чемъ же состояло общение и единомыслие

съ папою тъхъ цареградскихъ патріарховъ, при которыхъ окончательно насаждена въ Россіи св. Вѣра? Въ доказательство этого указывають только на два обстоятельства: на свидътельство антіохійскаго патріарха Петра въ письмв патр. Михаилу Керулларію отъ 1054 года, что онъ Петръ за сорокъ пять лътъ предъ тъмъ самъ былъ въ Константинополѣ во дни патріарха Сергія и слышалъ, какъ имя папы возносилось на литургіи вмъстъ съ именами прочихъ патріарховь; а во вторыхъ — на упомянутое выше посольство константинопольского патріарха Евстафія къ папѣ съ просьбою о титлѣ вселенскаго (389). Но свидътельство Петра антіохійскаго гласить только, что около 1009 года имя папы находилось въ константинопольскихъ диптихахъ при патріархѣ Сергіѣ, а отнюдь не отвергаетъ что оно исключено Сергіемъ изъ этихъ диптиховъ впоследстіи, да и самъ Петръ дале говорить: «а какимъ образомъ и почему имя папы изглаждено, не знаю (390). Посольство же Евстафія къ папѣ, какъ мы уже замѣтили, имито въ основании своемъ мысль, весьма неблагопріятную папству, и, хотя папа не согласился на желаніе патріарха, вотъ мы видимъ, что и преемникъ Евстафія, подобно всёмъ своимъ предшественникамъ, назывался вселенскимъ. Вообще, если константинопольские патріархи по временамъ сносились еще съ папою и даже имя его иногда дозволяли возносить на литургіи съ именами прочихъ патріарховъ, не смотря на то, что не признавали его главою Церкви, не подчинялись ему и осуждали всв западныя нововведенія, обличенныя Фотіемъ: это показываетъ только, что внъшнее общение цареградскихъ Святителей съ римскимъ по временамъ еще возобновлялось даже послѣ Фотія, хотя внутренняго единенія и единомы-

слія въ дёлахъ вёры и Церкви уже не существовало. Какимъ же образомъ патріархи цареградскіе Николай Хрисовергъ, Сисипій, Сергій и другіе могли обратить Русскихъ въ римскую вёру?

Сознавая, в фроятно, слабость этого своего доказательства, самаго однакожъ главнаго, н ф которые ревнители папства старались утверждать, будто русскіе обращены при Владимір в къ в ф в не греческими пропов ф дниками, присланными изъ Константинополя, а римскими, посланными отъ папы, именно епископомъ Бруно и архіепископомъ Вонифатіемъ.

О Бруно вотъ что говоритъ одинъ изъ такихъ ревнителей: «св. Бруно, епископъ, получивъ въ 985 году благословеніе папы Іоанна XIV, отправился чрезъ Польшу, тав съ великою почестію быль принять Болеславомъ, на проповъдь евангелія Пруссамъ, но не видя тамъ успъха, пошелъ въ Русь, гдъ апостольски трудился около двадцати лътъ и наконецъ былъ Русскими умерщвленъ, съ осьмнадцатью своими сотрудниками, 6 календ. Март. 1008 года. О томъ пишутъ Дитмаръ, Маріанъ...» (391). Здёсь совершениое искажение истины, и притомъ намфреиное: потому что защитникъ папства ссылается на Дитмара, который действительно оставиль о Бруно достоверныя свъдънія, какъ его родственникъ, сверстникъ, даже совоспитанникъ, и который однакожъ свидътельствуетъ совсёмъ другое. Дитмаръ пишетъ, вопервыхъ, что Бруно отправился къ папъ за благословеніемъ уже по смерти императора Оттона III (1002) въ царствованіе Генриха II (1002-1024); слъд. не въ 985 г., а послъ 1002 года, и потому еслибы и прямо пошель изъ Рима на проповъдь въ Россію, никакъ не могъ бы проповідывать въ ней

около двадцати лѣтъ, скончавшись въ 1008 г. (392). За тьмъ Дитмаръ повъствуетъ, что Бруно, возведенный, по повельнію папы, въ санъ епископа и предавшись строгой жизни, пришелъ въ Польшу къ королю Болеславу и, будучи щедро одаренъ отъ него, раздалъ все это на церкви, нищимъ и сродникамъ, а самъ отправился на проповъдь Евангелія въ Пруссію; но, не видя здісь никакого усибха, ришился пропов'ядывать въ странь, сопредъльной Пруссіи и Россіи, т. е. находившейся между ними, гдв вскорв и умерцивленъ жителями, вмъсть съ своими 18-ю сотрудниками (396). Изъ письма самаго Бруно къ императору Генриху II видно, что онъ пачалъ свой подвигъ съ Венгріи, пробыль тамъ годъ, по понапрасну. Изъ Венгріи предположилъ итти къ Печенегамъ и пошелъ къ нимъ (въ 1006 г.) чрезъ землю русскую, тогда уже просвъщенную свътомъ Евангелія. Государь русскій (Владиміръ) удержаль его на місяць, уговаривая отложить наміреніе, какъ очень опасное и безполезное. Но Бруно настояль на своемъ, отправился къ Печенегамъ, пробылъ у нихъ пять мѣсяцевъ, обратилъ къ св. въръ около тридцати человъкъ, утвердилъ съ Печенегами миръ отъ имени Русскаго князя и, по возвращеніи въ Россію, уговорилъ Владиміра послать къ нимъ заложникомъ будтобы своего сына и вмёстё одного изъ Латинянъ, рукоположеннаго во епископа. За темъ Бруно отправился въ Польшу, откуда и писалъ настоящее письмо, собираясь итти кь Пруссамъ. Во всемъ этомъ письмъ нътъ ни слова, чтобы Бруно проповъдывалъ Русскимъ или чтобы онъ убъждалъ Владиміра подчиниться папѣ (<sup>394</sup>).

О Вонифатів, котораго Церковь римская досель величаеть русским Апостолом (въ своихъ мъсяцесловахъ и

житіяхъ святыхъ), тотъ же ревнитель папства, говоритъ: «чрезъ годъ послѣ Бруно (т. е. въ 986 г.), Вонифатій получивъ благословение папы Іоанна XV, отправился на проповёдь тому же народу русскому. Смёдо возвёщая Христа не только простому народу, но и царю Владиміру, услышаль онь оть последняго такія слова: «хочешь ли, чтобы я в рилъ твоему ученію? Я повелю возжечь пламя, сквозь которое ты долженъ пройти. Если огонь произведетъ на тебя свое дъйствіе: я совстмъ сожгу тебя; еслиже ты выйдешь цёль и невредимъ: я сдёлаю все, чего ты пожелаешь». Вонифатій согласился и въ полномъ епископскомъ облачении пошелъ въ огонь, въ которомъ не потерялъ ни одного волоса на головъ, не повредилъ нисколько ризъ своихъ. Увидевъ это, Царь упалъ къ его ногамъ, и со встмъ своимъ семействомъ увтровалъ и крестился въ 990 году. Такъ какъ большая часть подданныхъ Владиміра были христіане греческихъ обрядовъ, потомки обращенныхъ еще Меоодіемъ, Кирилломъ и Ольгою: то и самъ Владиміръ приняль обряды греческіе, тъмъ болъе, что ему угодно было имъть женою сестру Кесарей константинопольскихъ. Св. Вонифатій охотно дозволиль это... По просьбъ пословъ Владиміра, когда къ нему отправлена была въ супружество Анна или Елена, дочь императора Романа, вмісті съ нею прибыль и епископъ Михаилъ, которому Владиміръ поручилъ основанную имъ кіевскую митрополію. Между тімъ Царь помышлялъ уже передать царство своему сыну и поселиться при св. Вонифатіи; но прежде хотель обратить къ св. вере своихъ братьевъ и народъ. Когда одинъ изъ его братьевъ не соглашался принять в ру Христову: то, въ отсутствіе св. Вонифатія, быль умерщвлень. Третій брать, желая

отмстить за смерть убитаго, приказаль схватить св. Вонифатія и обезглавить... Это случилось въ 1008 году» (395).

Но и въ этомъ разсказъ, какъ въ предыдущемъ, почти одно, и притомъ намъренное, искажение истины: составитель разсказа ссылается на Петра Даміани, жившаго въ XI въкъ и описавшаго вкороткъ дъянія Вонифатія въ житіи Ромуальда. А Даміани свидітельствуеть — а) что Вонифатій еще до поступленія въ монашество довольно времени находился при дворѣ императора Оттона III (983-1002), какъ его родственникъ и самый любимый человъкъ (396), — что потомъ, сдълавшись монахомъ, онъ долгое время упражнялся въпустынныхъ подвигахъ, прежде нежели отправился къ папъ за благословеніемъ (397), и что выступилъ на проповъдь Славянамъ-язычникамъ уже по смерти Адалберта, другаго бывшаго у нихъ проповъдника и убитаго ими въ 997 году (398). Слъд. Вонифатій не могъ явиться на пропов'єдь Русскимъ въ 986 году, не могъ крестить царя русскаго въ 990 году. Даміани — б) вовсе не называетъ русскаго Царя, котораго будтобы посредствомъ чуда обратилъ Вонифатій, Владиміромъ, или какъ нибудь по имени, - и издатели сочиненія Даміани въ XVII в., сами римскіе монахи, нарочито зам'єтили, что это не могъ быть Владиміръ, крестившійся гораздо прежде, а быль Царь или Князь, в вроятно, какого либо другаго скиоскаго или русскаго народа (399). Даміани — в) не говоритъ, чтобы большая часть подданныхъ русскаго Царя, обращеннаго Вонифатіемъ, была уже крещена прежде и держалась греческихъ обрядовъ, чтобы этотъ Царь, по обращеніи своемъ, пожелалъ иміть супругою сестру греческихъ Кесарей, и что будтобы потому Вонифатій поэводилъ Царю принять греческіе обряды и митрополита Ми-

хаила изъ Константинополя: это, очевидно, позаимствовано большею частію изъжитія нашего Равноапостола, съ ціблію привязать къ нему разсказъ Даміани о Вонифатів. Наконецъ — г) разсматривая повъствованіе Вонифатія о желаніи обращеннаго имъ русскаго Царя уступить престолъ сыну, о двухъ братьяхъ этого Царя, не хотъвшихъ креститься, изъ которыхъ одинъ потому быль самъ убитъ, а другой умертвилъ Вонифатія, — не находимъ ничего подобнаго въ исторіи нашего Равноапостола. Какого же, спрашивается, Царя Руссовъ могъ обратить Вонифатій послъ 997 года? Какого бы ни обратилъ, только не нашего св. Владиміра или другаго какого либо Царя въ нашей собственно Россіи: потому что у насъ тогда во всей земль русской не было Царя, кромь Владиміра и дътей его, получившихъ крещение еще при немъ въ Кіевъ. Слъд. Вонифатій несправедливо называется русскими Апостоломи. По всей в вроятности, онъ обратиль, если только обратилъ, какого либо князя или начальника Ругійцевъ, обитавшихъ по Балтійскому взморью въ странь, которая называлась нерѣдко Русью (Russia) (400): потому что вступилъ на проповъдь Славянамъ, по словамъ Даміани, въ ту самую страну, гдв прежде проповъдывалъ и былъ умерщвленъ Адалбертъ (401). А последній проповедываль и умерщвленъ несомнино въ страни между риками Эльбою, Эйдеромъ и Птною къ западу отъ Одера, — тамъ, гдъ обитали Славяне-Ругійцы (402). Вообще извъстія о двухъ мнимыхъ Апостолахъ русскихъ, Бруно и Вонифатів, такъ сбивчивы и неопределенны, что некоторые римскіе писатели считають оба эти лица за одно, и повъствуютъ, что Бруно, иначе называвшійся Вонифатіемъ, только касался предівловъ Россіи, гді и умерщвленъ, отнюдь не утверждая, чтобы онъ насадилъ у насъ св. въру ( $^{403}$ ).

Какъ на последнее доказательство мысли, будто Русскіе во дни св. Владиміра и Ярослава держались римскаго въроисповъданія, указывають на родственные союзы нашихъ Князей съ государями этого исповеданія. Такъ за Святополкомъ, сыномъ Владиміра, находилась въ замужествъ дочь польскаго короля Болеслава I, имъвшая при себь кольбергскаго епископа Рейнберна, который якобы окончательно насадилъ св. въру въ Россіи (404); за Ярославомъ — дочь норвежскаго короля Олофа, по имени Индигерда, причтепная впоследствіи русскою Церковію къ лику Святыхъ; сестра Ярослава — Марія выдана была за польскаго короля Казиміра (въ 1043 г.); одна изъ дочерей Ярослава Анастасія — за венгерскаго короля Андрея І (1046—1060); другая, Елисавета, за норвежскаго короля Гаральда IV (въ 1045 г.); третья Анна—за короля французскаго Генриха I (1048—1060) (405).

Но надобно замѣтить вообще, что брачные союзы сами по себѣ не могутъ еще служить свидѣтельствомъ о единствѣ вѣроисповѣданія брачущихся лицъ, если при томъ не будетъ извѣстно, что ни одно изъ этихъ лицъ не было обязано перемѣнить своей вѣры предъ вступленіемъ въ бракъ, или что оба они не заключили между собою условія — оставаться каждому при своемъ прежнемъ исповѣданіи. Итакъ извѣстно ли, чтобы не случалось ни того, ни другаго, при заключеніи родственныхъ союзовъ в. к. Владиміромъ и Ярославомъ съ иностранными Государями? Напротивъ, достовѣрно извѣстно, по крайней мѣрѣ, о сестрѣ Ярослава Маріи, вышедшей за польскаго короля Казиміра, что она должна была, по настояніямъ римскаго духовенства, пе-

рем'внить свою в ру на латинскую, даже вторично крещена въ Краковъ, и при крещении получила новое имя Доброгињем (406): до такой степени, значитъ, само римское духовенство считало уже различнымъ въроисповъданіе Грековъ и Русскихъ отъ своего западнаго! Если же это несомевнно: то, по всей ввроятности, и три дочери Ярослава, вышедшія за государей римскаго испов'єданія, должиы были переменить свою веру; ибо неть основанія думать, чтобы для нихъ римское духовенство отступало отъ своего правила, - и, въ частности, письмо папы Николая II (въ 1056 г.) къ Аннъ — королевъ французской, нохваляющаго ее за набожность и усердіе къ Церкви, явно предполагаетъ, что эта наша княжна держалась тогда латинскаго закона (407). Съ другой стороны, необходимо допустить, что если дочь норвежскаго короля — Индигерда, вышедшая за Ярослава, была прежде римскаго исповъданія, и если, по понятію самихъ Латинянъ, это исповъдание столько уже отличалось отъ православнаго, принятаго нами съ востока, - то и опа, при своемъ вступленіи въ бракъ, перемѣнила свою вѣру: ибо, по современному свидетельству митрополита Иларіона, Индигерда вмфстф съ супругомъ и всфми дфтьми содержала у насъ правовъріе, преданное св. Владиміромъ, и называлась уже новымъ именемъ Ирины, которое, можетъ быть, получила вмъстъ съ тъмъ, какъ приняла православіе (408). Наконецъ, дочь польскаго короля Болеслава, бывшая за нашимъ княземъ Святополкомъ, оставалась, въроятно, по договору, при своемъ римскомъ испов'вданіи: иначе, еслибы она приняла православіе, или прежде держалась того самаго исповеданія, которое господствовало въ Кіеве, за чёмъ бы ей брать съ собою и постоянно содержать

при себъ римско-католическаго епископа Рейнберна, когда въ Россіи были уже и свои епископы и пресвитеры? Что же касается, въ частности, до мысли, будтобы Рейнбернъ окончательно утвердилъ у насълатинскую въру: то мысль эта ни на чемъ не основывается. Обыкновенно ссылаются для подтвержденія ея на слова Дитмара; но Дитмаръ говорить въ нихъ только, что Рейнбернъ, когда посаженъ быль, по повельнію в. к. Владиміра, въ темницу вмість съ Святополкомъ и его супругою, — то «втайнъ, ревнуя о славѣ Божіей, совершилъ то, чего не могъ совершить открыто» (409). О чемъ здісь річь, неизвістно. Не обратиль ли Рейнбернь въ темницѣ къ римской вѣрѣ Святополка, съ нимъ находившагося? Только выводить изъ представленных в словъ Дитмара, якобы Рейнбернъ, сидя въ темницъ, распространилъ въ Россіи Христіанство, ни съ чимъ не сообразно.

Чтобы еще яснѣе видѣть всю несправедливость позднѣйшихъ ревнителей папства, утверждающихъ, будто Русскіе при Владимірѣ крестились въ римскую вѣру, послушаемъ, что говорятъ объ этомъ предметѣ наши отечественныя лѣтописи, и что говорятъ даже сами римскіе, болѣе древніе, писатели.

Въ древнъйшей нашей льтописи, которая подробно излагаетъ всъ обстоятельства обращенія и крещенія нашего Князя пастырями греческими, встръчаемъ слъдующія три, особенно замъчательныя для нашей пъли, извъстія. Когда ко Владиміру, еще язычнику, начали приходить проповъдники разныхъ въръ: то, въ числъ другихъ, пришли и Нъмцы, «посланіи отъ папежа». Владиміръ, выслушавъ, въ чемъ сущность ихъ проповъди, отвъчалъ: «идъте опять, яко отци наши сего не пріяли суть». Когда

вскор в прибылъ проповедникъ греческій: то онъ, между прочимъ, сказалъ нашему Князю: «слышахомъ, яко приходиша отъ Рима поучить васъ къ въръ своей, ихъже въра маломъ съ нами разъвращена: служатъ бо опръсноки, рекше оплатки, ихъже Богъ не преда». Когда, наколецъ, крестившіе Владиміра греческіе пастыри преподавали ему, вслидъ за крещеніемъ, подробное наставленіе въ православной върв: то, между прочимъ, заповъдали: «непреимай же ученья отъ Латынъ, ихъже ученье развращено», и, изчисливъ разныя нововведенія Латынянъ, присовокупили: «ихъже блюдися ученья.... Богъ да сохранитъ тя отъ сего» (410). Чтоже изъ всего этого следуетъ (а не забудемъ, что это передаетъ намъ писатель XI въка, имъвшій полную возможность знать описываемое имъ событіе)? Следуетъ - а) что Владиміръ, получившій первыя понятія о Христіанстві еще въ дітстві отъ бабки своей Ольги, крестившейся въ Константинополъ, быль уже предубъжденъ противъ латинскаго исповъданія прежде, нежели сделался Христіаниномъ; и — б) что греческіе пастыри, крестившіе Владиміра, не только не находились въ единомысліи съ папою, не могли крестить нашего Князя въ римскую в ру, но нарочито запов дали ему не принимать учепія Латынянъ, блюстися отъ него, какъ отъ ученія развращеннаго. Имфлъ ли, однакожъ, потомъ Владиміръ какія либо сношенія съ римскимъ первосвященникомъ? Имълъ, по крайней мъръ, по свидътельству позднихъ нашихъ летописей. Такъ, когда Владиміръ находился еще въ Херсонъ по крещении своемъ, къ нему приходили, между прочимъ, послы отъ папы съ мощами Святыхъ (411); но о предметъ и слъдствіяхъ этого посольства ничего неизвъстно. Въ 991 году снова приходили

отъ папы послы ко Владиміру, и онъ принялъ ихъ съ любовію и честію, и даже отправиль своего посла въ Римь; но, услышавъ объ этомъ, патріархъ константинопольскій писалъ къ нашему Князю и митрополиту Михаилу посланіе, въ которомъ убіждаль ихъ не споситься съ папою, не пріобщаться злов'трію Латынянь, не смотря на все ихъ коварное льщеніе, и напоминалъ, что въра римская не добра: потому что «они эло исповедують о Духё Святомъ, постять субботы, хлёбъ прёсный, а не квасный освящають, папу безь грёха быть вёрять» и проч. (412). Въ 1000 году еще разъ приходили послы отъ папы въ Кіевъ, вм'єсть съ послами отъ Королей чешскаго и венгерскаго; по съ какою цілію, неизвістно (413). Наконецъ, летописи наши упоминають, что въ 1001 году, когда Владиміръ отправиль своихъ гостей и пословъ въ разныя страны соглядати обычаевт ихт: то, между прочимъ, отправлены были послы и въ Римъ; по это посольство не имѣло религіозной цѣли (414).

Изъ западныхъ писателей довольно привести свидътельства:

- 1) Монаха Адемара, какъ современника Владимірова, который говорить, что «чрезъ нѣсколько дней (вслѣдъ за проповѣдниками римскими) пришелъ въ Россію греческій епископъ, обратилъ всю средину страны и ввелъ тамъ обычай Грековъ..» (415).
- 2) Самаго папы Иннокентія III, который въ 1207 году писаль ко всему русскому Духовенству и мірянамь: «хотя вы досель были удалены отт сосцевт вашей матери, какт дьти чуждыя, по мы, по врученной намъ недостойнымъ отъ Бога пастырской обязанности просвыщать народъ свой, и движимые отеческими чувствами, не можемъ

не заботиться о томъ, чтобы здравыми увѣщаніями и учсніями содѣлать васъ, какъ члены, сообразными вашей главѣ, чтобы Ефремъ обратился къ Іудѣ и Самарія къ Іерусалиму...» (416).

3) Польскихъ летописцевъ и историковъ, которые, какъ сосъди Русскимъ, могли получить о Россіи болье достовърныя свъдънія. Всь эти писатели, совершенно согласно съ русскими літописями, излагають обстоятельства крещенія нашего Князя и народа, говорять, съ большею или меньшею подробностію, о пропов'дникахъ разныхъ въръ, приходившихъ ко Владиміру, о послахъ его для испытанія въръ на мъсть, о совыщаніяхъ его по возвращеніи пословъ, и заключають, что Владиміръ приняль въру изъ Греціи. Вотъ, напримъръ, слова — а) Длугоша: «такимъ образомъ Владиміръ склонился на мивніе придворныхъ, и принялъ крещение по обряду греческому» (417); б) Кромера: «итакъ съ того времени Русь упорно держится обрядовъ греческихъ» (418); в) Стрыйковскаго: «итакъ съ того времени, т. е. съ 6497 года отъ сотворенія міра, по счисленію всёхъ русскихъ и греческихъ лётописей, а отъ Христа съ 989-го, что составитъ въ нынъшнемъ 1579 году, когда это пишется, 599 леть, все русскіе народы былой и чермной, восточной, сыверной и южной Россіи пребывають твердо и непоколебимо въ въръ христіанской по обрядамъ и обычаямъ греческимъ, въ верховной зависимости отъ патріарха константинопольскаго» (419); г) Бъльскаго: «Владиміръ былъ склоняемъ Татарами къ принятію ихъ въры, но не хотълъ склониться; такъже и жидовской не хотълъ принять, и латинской такъ же не захотъль, а приняль греческую» (420); д) Сарницкаго: «по отправленіи пословъ для узнанія, какая втра въ мірт

основывается на самыхъ лучшихъ началахъ, онъ (Владиміръ) принялъ ученіе христіанское и обряды и обычаи Церкви константинопольской, — въ каковомъ исповъданіи и досель русскій народъ стоитъ твердо» (421).

4) Путешественниковъ или пословъ, приходившихъ изъ другихъ странъ въ Россію и имфвшихъ возможность собрать свёдёнія объ ней на мість. На-примірь, Герберштейнъ, описывая, совершенно сходио съ нашими лътописями, весь ходъ обращенія русскаго народа, выражается, что Владиміръ «предпочелъ всёмъ другимъ вёрамъ въру христіанскую по обряду греческому и избралъ ее», и что «Русь, какъ начала, такъ и до сего дня пребываетъ въвъръ христіанской по обряду греческому» (422). Павелъ Іовій писаль: «христіанскую въру Русскіе приняли въ то время, когда греческое духовенство, не очень постоянное въ своихъ мивніяхъ, начало отделяться отъ латинской церкви; оттого они съ непоколебимою твердостію сохраняютъ и поныпѣ ученіе и обряды, принятые ими отъ греческихъ наставниковъ» (423). Гваньини говоритъ: «всъ Русскіе, посл'я того какъ приняли однажды в ру христіанскую греческаго исповеданія,... до сего дня единодушно и крыко держатся ея. Хотя инкоторые бояре русскіе, подвластные польскому Королю, следують учению лютеранскому и Цвингліеву, но весь народъ и большая часть вельможъ и дворянъ твердо содержатъ въру, издревле принятую, по закону греческому. Такимъ же образомъ и всь области Россіи, называемой белою и подвласной Князю московскому, крыпко и единодушно стоять въ въръ, принятой отъ Грековъ» (424). Не приводимъ другихъ писателей, повторяющихъ то же самое, хотя мы и могли бы продолжить число ихъ  $(^{425})$ .

Вспомнимъ, наконецъ, что, кромѣ всѣхъ этихъ словесныхъ свидѣтельствъ разныхъ писателей о крещеніи Русскихъ при Владимірѣ въ вѣру православную-греческую, а не римскую, у насъ сохранилось еще, такъ сказать, вещественное свидѣтельство о томъ, современное событію: посланіе втораго нашего митрополита Леонтія къ Латынамъ объ опрѣснокахъ.

# примъчанія.

## 1. ВЪ ПРЕДИСЛОВІЮ. -

(1) 28-мъ правиломъ Халкидонскаго собора, четвертаго вселенскаго, Константинопольскому патріарху дано право только поставлять митрополитовъ для подвластныхъ ему митрополій, а право избранія митрополитовъ оставлено за соборомъ епископовъ той области, для которой митрополить быль избираемъ. Но впоследствіи право избранія митрополитовъ цезамітно перешло отъ областныхъ или мъстныхъ соборовъ къ собору патріаршему (συνόδος ενδημούσα), который обыкновенно составлялся при Константинопольскомъ патріарх в изъ всёхъ ісрарховъ, проживавшихъ или случайно находившихся въ Константинополъ. Этотъ соборъ обыкновенно избиралъ и представляль патріарху трехъ кандидатовъ на вакантную митрополитскую канедру, изъ которыхъ патріархъ выбиралъ одного и поставляль. (Zonar. ad canon. XXVIII Concil. Chalcedon.; Blastar. Synthagm. alphabet. L. E, c. XI, apud Bevereg. Pandect. Canonum, T. II, pars II, pag. 115, Oxon. 1672; Le Quien, Oriens Christian. I, р. 27. 114, Paris. 1740). Соответствение этому-то и для Россіи митрополить быль избираемь не соборомь Русских вепископовъ, какъ савдовало бы по 28 правилу Халкидонскаго собора, а соборомъ патріаршимъ въ Константинополь. См. также далье, примъч. 363.

(2) Объ отправленін княземъ Даніпломъ и братомъ его Василькомъ Кирилла въ Грецію для поставленія въ санъ митрополита древняя Волынская літопись говоритъ уже подъ 1250 годомъ; но та же літопись упоминаетъ, что еще въ 1243 году Даніплъ, оставляя Холмъ, по случаю нашествія Батыя, «поима съ собою Курила митрополита», и даетъ основаніе заключать, что Кириллъ былъ сначала, вітополіею гораздо прежде, нежели былъ возведенъ въ митрополита патріархомъ (Поли. Собр. Русск. Літ. II, 481, 485).

(3) *Ногодин*. Изслъдов. о Русской Исторін I, 91—97; IV, 2—6. 25. 26; *Соловьев*. Истор. Россін, III, 416. 433; *Срезневск*. Изслъд. о лътописяхъ Новгород., въ Изв. ІІ-го Отд. Импер. Ак. Наукъ, II, 23. 26. 77; *того же автора* Памятн. Х въка до Владим. Святаго, въ Истор. чтен. о языкъ и словеси. въ засъд. ІІ-го Отд. Импер. Ак. Наукъ 1854 и 1855 г., стр. 16. 20—21.

- (4) Погодин. Изсявд. о Русск. Ист. IV, 1—70; Сухомлинов. О древней Русск. Автоп., стр. 8—25, Спб. 1856; Соловьев. и Срезневск. см. въ прим. предъидущемъ; Польнов. Обозрвије Автописца Переясл., въ Учен. Записк. П Отд. Ак. Наукъ,
  І, гл. III, стр. 59. Суздальская явтопись, подъ именемъ Лаврентіевской, напечатана Археографическою Коммиссіею въ І-мь томъ
  Полнаго Собранія Русск. Літописей; Кіевская нераздільно съ Вольнскою, подъ названіемъ Ппатіевской,— во второмъ томѣ, первая
  Новгородская— въ третьемъ. Літописецъ Переяславля Суздальскаго изданъ Кн. Оболенскимъ въ 1851 г.
- (5) Примъры и доказательства см. въ Русск. Истор. Сборн., изд. Моск. Историч. Общ., VI, 28—36. 457; Москвитяи. 1843, VI, 413; *Погодин*. Изслъд. о Р. Истор. I, 94; *Востоков*. Опис. рук. Рум. Муз. 202. 751; *Калачов*. Изслъд. о Русск. Правдъ, 454. Москва 4846.
- (6) Доказательства на все это не разъ будемъ имѣть случай видѣть впослѣдствін. Здѣсь же, для примѣра, замѣтимъ: а) третья Новгородская лѣтопись утверждаетъ, будто въ 4153 г. епископъ Нифонтъ заложилъ церковь св. Климента въ Новгородъ на терговой сторонъ (П. Собр. Р. Лѣт. III, 214), тогда какъ въ первой, древнѣйшей Новгородской лѣтописи ясно сказано, что въ этомъ году Нифонтъ заложилъ церковь св. Климента именно въ Ладогъ (— III, 41—12); б) Никонова лѣтопись (I, 91, 103) и Степенная Книга (I, 434) говорятъ, будто св. Владиміръ принялъ въ Россію

первыхъ митрополитовъ отъ Цареградскаго патріарха Фотія; в) тъ же льтописи съ крайнею напыщенностію разглагольствують о множествы премудрых философовт и дивных, получившихъ свое образование въ первоначальныхъ цашихъ школахъ, основанныхъ св. Владиміромъ (Никон. І, 94; Степ. Ки. І, 143); г) Никонова льтопись (II, 208) пишеть, будто ростовского епископа Оеодораеретика, по приговору кіевскаго митрополита, съ камиемъ на шев бросили во море (въ Кіевъ — море!), тогда какъ, по древнимъ лътописямъ, Оеодору отръзали языкъ и правую руку, выкололи глаза, наконецъ отсъкли голову (Поли. Собр. Р. Лът. І, 152; П, 103); д) Татищевъ въ одномъ мъсть говорить, что Митрополитъ Копстантинъ возвратился изъ Царяграда въ 4167 г. еще при жизин великаго Князя Ростислава, а чрезъ изсколько страцицъ пишетъ, что новопоставленный Митрополить Константинь возвратился. изъ Царяграда въ Кіевъ въ 1168 г., уже по смерти Ростислава (ІІІ, 151. 157); е) тотъ же Татищевъ, вопреки Новгородскимъ лътописямъ (II. Собр. Р. Лът. III, 13, 125, 215), называетъ епископа новгородскаго, получившаго титулъ архіепископа, не Иліею, а Лукою, и утверждаеть, будто Лука самь для этого тэдиль въ Кіевъ (III, 145); ж) въ Никоновой лътописи искажено посланіе константипопольскаго патріарха Луки Хрисоверга къ Андрею Боголюбскому не только многословіемь, но и цёлою вставкою о построеніи города Владиміра на Клязьмі св. Княземъ Владиміромъ и словами изъ церковнаго устава Владимірова о десятипъ, — чего иътъ въ этомъ цосланін по нѣкоторымъ рукописямъ, какъ нокажемъ въ своемъ мъсть (см. т. III этой исторіи, примъч. 33).

(7) Лавровск. Изследов. о летописи Якимовской, въ Уч. Зап. И-го Отд. Импер. Ак. Наукъ, кн. И, выпускъ I, 77—160.

- (8) Автописи Кедрина и Скилиты in Corp. Script. Hist. Byzant., по послъднему, т. е. Бонскому изданію, явились въ 1839 году; Дитмара Chronicon помъщ. in Monument. German. Hist., ed. Pertz. Hannov. 1839, t. III, р. 723—871; Адама Бременск. Hist. Ecclesiast. Hamburg. 1706; свидътельство Адемара у Нарушевич. Hist. narodu Polskiego, w Warszaw. 1780—1786, t. IV, 263; VII, 43.
- (9) Зонар. in Corp. Script. Hist. Byz., по вскиъ тремъ изданіямъ; Helmoldi Chronic. Slavorum, Francof. 1581; Saxon. Gramm. Hist. Danicae lib. XVI, Sorae 1644; Vincent. Kadlubconis Hist. Polon. помъщ. въ концъ II-го тома Исторія Длугона, стр. 592

и слъд., Lips. 1712; Georg. El-macini Hist. Saracen., Lugd. Batav. 1625.

- (10) Dlugossi Hist. Polon., Francof. 4741—1742; Mathiae de Mechov. Chronic. Polonor., Cracow. 4521; Cromeri De orig. Polon., Basil. 4568; Stryikowskiego Kronika Polska, w Warszawie 4845.
- (11) Роспись повгор. владыкъ напеч. въ III т. Полн. Собр. Р. Лът. стр. 179. Каталогъ Копыстенскаго помъщенъ въ рукописной книгъ его «Палинодія», гдъ занимаетъ ч. III, разд. І, артикул. 1. Каталоги Святителя Димитрія встръчаются въ рукописяхъ (рукоп. библіот. Спб. Дух. Ак. № № 251. 318), а общирный былъ изданъ съ дополненіями Рубаномъ въ «Московскомъ Любопытномъ Мъсяцословъ» 1776 года. Каталогъ всъхъ россійскихъ іерарховъ находится въ рукописяхъ Новгородской Софійской библіотеки (№ 230), Московской Сиподальной и другихъ: у Карамзина часто называется Московскимъ.
- (12) Подробите вст эти мысли раскрыты нами прежде въ книгт: «Исторія Христіанства въ Россіи до равноапостольнаго Князя Владиміра, какъ введеніе въ исторію Русской Церкви», стр. 336—370. 396—412. Спб. 1846.

#### 2. КЪ ГЛАВЪ ПЕРВОЙ.

- (13) Сочиненія Иларіона напечатаны: а) въ Прибавл. къ Твор. св. Отп., изд. въ Русск. перев., ч. II, стр. 204 299, и б) въ Чтеніяхъ Импер. Моск. Общ. Истор. и Древи. Русск. годъ III, У VII, отд. II, стр. 21—41.
- (14) Миихт Іаковт. Приписываемыя ему три статьи: Похвала св. Владиміру, Житіе его и Сказаніе о убіеніи св. Мучениковъ Бориса и Гльба, напечатаны въ Хр. Чт. 1849, ч. ІІ, стр. 347 385, и неръдко встръчаются въ рукописяхъ. А касательно времени происхожденія этихъ статей см. тамъ же предварительныя къ нимъ понятія (стр. 301—307), въ статьъ г. Погодина: «Іаковъ минхъ» (Изв. Ак. Наукъ по 2-му Отд. т. І, стр. 326 334), и въ моей статьъ: «Еще объ Іаковъ минхъ» (тамъ же т. ІІ, 145 157).
- (15) На-прим., житіе блаженнаго Володимера говоритъ: «се ж върою и святымъ крещеніемъ просвъти всю Русскую землю и при-

веде въ Пресвятъй Троицъ» (Хр. Чт. 1839, II, 333); Несторъ въ лътописи: «и нача Владиміръ... люди на крещенье приводити по вслъмъ градомъ и селомъ» (Поли. Собр. Р. Лът. I, 54); Новгородскія лътописи: «и взя.... митрополита Кіеву Леона, а Новуграду епископа Іоакима Корсунянина, а по инъмъ градомъ епископы, и попы, и діаконы, иже крестиша всю русскую землю» (тамъ же ІІІ, 481. 207; снес. Соф. Врем. I, 38); Псковскія: «крестися вся русская земля» (тамъ же IV, 175). См. такъ же далъе, примъч. 21 и 22.

- (16) См. Истор. Христіанства въ Россіи до равноапост. князя Владиміра, стр. 370—382.
- (17) «Слышите чюдо, исполнено благодати, како вчера заповъда всъмъ требу принести идоломъ, а диесь повелъваеть креститися... Но и се чюднъе: заповъди бо изшедши всъмъ креститися, и всъмъ грядущимъ ко крещенію, пи бо единому сопротивящуся, ни въпрекы глаголющю; но яко издавна паучени, тако течаху радующеся къ крещенію». *Пестор*. Житіе св. Бориса и Глъба (намъ извъстно по двумъ спискамъ: Москов. Сунод. Типогр. XIV в. и Румянц. Муз. № 152, л. 110).
- (18) Полн. Собр. Р. Лът. I, 50. Въ краткомъ житіи святаго Владиміра, по пергаменному списку XIII — XIV в., читаемъ: «и пришедъ Кыеву, изби вся идолы: Перуна, Хроса, Дажь-бога, Мокошь и прочая кумиры. Посемь созва все множьство людий и заповъда имъ креститися, нарекъ имъ день, рекъ: аще не обрящется кто на ръцъ оутро, да будеть противень миъ. И сниде на Поцайну ръку всь възрастъ мужь и женъ и младенци; свершении же стояху в водъ, ови до пояса, а друзии до выя, а инии брожаху; а прозвутери, по брегу стояше, молитвы мольвляху, яже надъ крестимыми. И оттоль наречеся мъсто то святое, идеже и нынъ церкы Петрова» (Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, 19 2, отд. I, стр. 8). Ръка, въ которой крестились Кіевляне, у льтописца названа Дивпромъ, а въ харатейныхъ прологахъ XIV въка — Почайною (Карамз. I, 461). Но то и другое равно справедливо въ извъстномъ отношении, и последнее даже справедливее. Въ прологахъ прибавлено, что место крещенія Кіевлянъ издревле называется містомъ святымъ, — а святымъ мъстомъ доселъ слыветъ въ Кіевъ Крещатикъ или источнякъ, впадавшій въ Почайну, и здісь-то именно самая Почайна впадала въ Дивиръ. Следовательно, Кіевляне крестились при сліянів Почайны съ Дивпромъ, а потому и можно было безразлично ска-

зать, что они крестились въ Почайнт или въ Дитпрт (Кіевлянинъ на 1840, стр. 8 — 10).

(19) Адемаръ, приводимый Нарушевичемъ: post paucos dies Graecus episcopus in Russiam venit, et medietatem ejus provinciae conversit, et morem Graecum in barba crescenda et caeteris exemplis adduxit (См. выше, прим. 8.).

(20) Anyrour: populus Ruthenorum... in flumine Dniepr ab episcopo Corsinensi et praesbyteris ex Graecia adductis baptizatur (tom. I, p. 113, ed. cit. въ прим. 10); Mexobuma: per episcopum Korschimiensem... (рад. 26, ed. cit. ibid.); Стрыйковскій: od biscupa Korsunskiego... (стр. 132, ed. cit. ibid.).

(21) Ел-макинъ: duxitque rex Russorum sororem Basilii imperatoris Romanorum, postquam hic ab eo obtinuit, ut religionem Christianam amplecteretur. Misitque ad eum Basilius episcopos, qui religione Christiana imbuerent tum ipsum, tum omnem populum ejus... Sunt autem populus magnus, et ab eo tempore ad hoc usque omnes sunt Christiani (pag. 251, ed. cit. въ прим. 9). Снес. Нестор. въ П. С. Р. Л. I, 54; Иларіон. въ Приб. къ Твор. св. Отц. II, 277.

- (22) Въ Кормчей XVI въка, списанной съ Кормчей XIII в., которая сама была списана (въ 1286 г.) съ другой, прежней, св. Владиміръ представляется говорящимъ въ своемъ церковномъ уставъ: «тъмъ ж и азъ пріемъ святое крещеніе... и прославихъ Бога, яко сподоби мя пріати таковую благодать преосвященымъ Митрополитомъ Михаиломъ, и взяхъ его первого Митрополита отъ Патріарха и отъ всего Собора, почтенаго лампадою и сакомъ, яко втораго Патріарха; с нимъ ж крестихъ всю русскую землю» (Опис. рук. Рум. Муз. стр. 310. 312. 313). Снес. Никон. Лът. I, 92; Ст. Кн. I, 434.
- (23) П. Собр. Р. Лът. III, 207; Соф. Врем. I, 88; Никон. Лът. I, 105; *Карамз*. I, примъч. 463; Ист. Христ. въ Россіи до равноап. кн. Владиміра стр. 379. 389.

(24) Ник. Лът. I, 103; Ст. Кн. I, 146.

(25) Въ рукописномъ житіи Преподобнаго Авраамія Ростовскаго говорится: «Епископъ Осодоръ изнеможе отъ гражданъ злобы ихъ терпъти, и отъпде, въ него же мъсто присланъ бъ въ Ростовъ другій епископъ Иларіонъ» (рукоп. библ. Спб. Дух. Ак. № 270, том. І, стат. 3). Въ рукописномъ житіи св. Леонтія Ростовскаго замъчено: «поставленъ бысть епископомъ граду Ростову, иже ту бывшимъ преже его епископомъ, Осодоръ и Иларіонъ, и избътоша,

ие терпяще певърія и многая досажденія отъ людій» (Сборн. моей библ. № 39, л. 170 об.; Сбори. Новгор. Соф. библ. № 410, л. 411). А въ спискахъ того же житія Леонтіева по другой редакцін читаемъ: «Оеодора же епископа посла в Ростовъ со княземъ Борисомъ. Той бысть пер'вый епископъ Ростову Осодоръ. И крести Ростовскую землю и Суздальскую, и церковь постави в Ростовъ во имя Владычица нашея Богородица приснодъвица Мария, и оустрои ю чюдну вельми, и много поучивъ я въръ християнстей; но не можаше ихъ оувърити до конца; понеже искони злому ихъ невърствію в'коренив'шуся. І изгианъ бысть отъ нихъ. Се же слышавъ Патриархъ, яко Өеодоръ епископъ многи люди крести, но не можаше ихъ привести до конца в'познаніе истин'наго Бога, по изгнавъ бывъ и избъжа отъ нихъ. Патриархъ же паки въскоръ избра отъ своего клироса Лариона именемъ, и сего святивъ епископомъ, пусти граду Ростову. Не стерпев'шу же и тому пребыти в' Ростовъ, но избъжа и; еще бо окаменени невър'ствіемъ и не имущи въ сердцихъ своихъ влаги святаго Духа. Возвратися паки и той не по мнозъ времени в'скоръ к' Царюграду, личтоже оуспъвъ, но ток мо трудъ безоуспъшенъ» (рукоп. моей библ. № 50, л. 55. Тоже въ рукоп. Новг. Соф. библ. № 503, л. 363 и въ рукоп. Рум. Муз. № 156, J. 84. № 160, J. 3). Въ Степенной же книгъ короче выражено: «епископи Оеодоръ и Иларіонъ изгнани быша изъ Ростова отъ невърныхъ людей» (I, 153).

(26) Вспомнимъ договоры съ Греками нашихъ Князей Олега и Игоря. П. Собр. Р. Лът. т. I, стр. 19 и 20.

(27) Намъ извъстны три редакціи житія Аврааміева, которыя впрочемъ разногласятъ между собою только касательно первоначальныхъ лътъ Преподобнаго до прибытія его къ Ростову, а во всемъ прочемъ почти совершенно согласны и видимо составлены при пособіи однихъ и тъхъ же источниковъ, ходь и не съ одинакою подробностію и обширностію.

Списки первой — кратиайшей редакціи, которые встрічаются всего чаще (рукоп. моей библ. № 39, л. 141. № 65, л. 122; библ. Спб. Дух. Ак. № 270, т. 1, стат. 6; Новг. Соф. библ. № 503, л. 344; Опис. рук. Рум. Муз. стр. 212. 598. 666; Опис. рук. Царск. стр. 399. 428. 436. 607. 675), говорять съ самаго начала, что «преподобный отецт нашъ Авраамій біт родителю благочестиву сынъ», оставиль домъ родительскій съ младыхъ літь и бысть мнихь, потомъ — мнихомъ начальникъ, и сталь по-

мышлять о просвъщении върою Ростова, гдъ «пе у бъ еще вси пріяша святое крещеніе», и т. далье. Вообще, списки этой редакціи сходны съ напечатаннымъ въ Прологъ и Чети-Минен подъ 29 числомъ Октября, при томъ только различіи, что въ рукописныхъ названы по имени современные Авраамію ростовскіе епископы Өеодоръ и Иларіонъ, и князья — Борисъ Ростовскій и св. Владиміръ, а въ печатномъ имена ихъ не упомянуты.

Въ спискахъ второй, болье обширной редакціи (рукоп. библ. Спб. Дух. Ак. № 270, том. I, стат. 3; Опис. рук. Рум. Муз. стр. 208), начинающихся словами: «Еже удивитися святыхъ трудомъ добро», послъ краткаго приступа, читаемъ слъдующее: «Сій. оубо преподобный отецъ нашъ Аврамій отъ предълъ Галическыхъ, оть града нарицаемаго Чюхлома, бъ родителю благочестиву сынь, и отъ нихъ книжному оученію цаказанъ бысть и благочестію наоученъ, и бъ в страсъ Божіи отъ младыхъ ноготъ, ходя во всякомъ смиреніи и простоть, любя чистоту душевную вкупь и тылесную. И еще юнъ сый возрастомъ, остави родителя своя п мирскый мятежь, и, вземь крестъ свой, последова Христу. Отсуду прочее: весь бо и себе представити хотя, изыде взыскати въ честныхъ и чюдотворныхъ обителехъ жилище святыхъ, помянувъ рекшаго: добро опечалити родителя, а не Господа, овъ бо созда и спасе, ови же множицею, ихже возлюбища, и погубища, и муцт предаша. И тако обшедъ и соглядавъ мъста доволиа, прінде въ пресловущій великій Новъградъ, и тамо соглядавъ вся спасеная и чюдотворная мъста, многонародна суща и по Бозъ живуща. Обаче восхотъ, по Пророку рекшему, и глагола онь, помянувъ къ великому оному, еже бъгати отъ человъкъ и спастися; тако и сій преподобный, оудалитися отъ человъкъ и водворитися в пустыню, прінде к великому езеру Ладожскому, и тамо обръте обитель, реченую Валамъ, вниде и обита; и видъ мъсто отъ града оудалено и не зъло народно, восхотъ пребывати ту, и пріатъ бысть. Видівь же о братіи благое оустроеніе, начятъ молити пастыря обителя тоя, да сподобитъ его ангельскому образу. Игуменъ же того искусивъ духовив, обрате сосудъ чистъ Богови, повелъ пострищи его и дасть ему ангельскый образъ и причте его ко прочей братіи. Преподобный же порадовася, яко бысть мнихъ. И чистотъ пріятелище бывъ святаго Духа. Покори оубо плотьская духови, и, обладая страстьми душевными и телесными, жестокому пребыванію себе вдавъ, труды къ трудомъ прилагая. И бысть искусень инокъ, и во всехъ тяжкихъ службахъ. И пребысть

ту льта доволца, и трудомъ многимъ себе истончивъ. И видъща нгуменъ и братія преподобнаго Аврамія трудившася доволно, и искусна во всемъ, начаша почитати его и честь велію воздаяти сму, инымъ же яко и пастыря того нарицати. Преподобный же сего никакоже восхотъ слышати, ниже чести нъкыя взыскати. И абіе отъиде в незнаемыя страны и, по благоволенію Божію, пріиде близъ града Ростова, и ту обита при езеръ, малу колибицу себъ поткнувъ. Видъвше же благоразумній, богобоязневій человъцы, начаша приходити к нему, иніи же и сожительствовати с нимъ произволяюще. Преподобный же пріимаше и оучяще когождо ихъ отъ Божественнаго писанія, и совътоваще комуждо полезная и печащеся ими. Отсель и не хотя бысть инокомъ началникъ, и болшимъ трудомъ касаашеся, житіе паче ангельское подражая, и чюдесь обогати вся благодатію, яко всемъ приходящимъ исцеляти страсти неисцелныя. Преподобный же о семъ паче оумилився, и теченісмъ слезнымъ непрестапо душу омывая. Видъвъ же блаженный еще в то время прелесть идольскую, в нечестивыхъ душяхъ единаче растущу; не оубо бъ и еще пріяли вси в Ростовъ святое крещеніе, но чюдцкый конецъ единаче поклоняшеся ідолу камецу»... и проч. Далъе сходно съ первою редакцією. Нельзя здёсь не замітить, что составители житія Аврааміева по объимъ этимъ редакціямъ пользовались, въроятно, какимъ-либо древнимъ житіемъ Преподобиаго: ибо, сказавъ о церкви, построенной еще самимъ Аврааміемъ, въ память явившагося ему Іоанна Богослова, далже о грамотахъ, пожалованныхъ Авраамію св. Владиміромъ, повторяють въ тоть и другой разъ: «иже суть и до сего дне». Или, быть можеть, составитель первой, кратчайшей редакцін, самъ жилъ довольно близко ко времени св. Авраамія, спустя два, три стольтія.

Наконецъ, о прототипъ третьей и, въроятио, обширнышей редакцін житія Аврааміева можемъ судить только по извлеченію нат этого житія, помъщенному въ рукописиомъ уставъ Валаамской обители (рукоп. библ. Спб. Дух. Акад. № 285, л. 104—108). Предлагаемъ здъсь это замъчательное извлеченіе сполна: «Преподобный Аврамій Ростовскій постриженъ бысть въ Валаамской обителн. Выписано изъ полнаго житія его сице: родомъ бъ отъ предълъ галицкихъ, града Чухлова, богатыхъ родителей, но непросвъщенныхъ; еще бо страна та въ невъріи тогда бысть; имя отъ рожденія бъ Иверкъ, и до осмиадесятъ лътъ бысть въ разслабленіи великомъ. Случися же быть изъ Новогородцевъ благочести-

T. I.

выхъ мужей во градъ ихъ и въ домъ отца его; и бесъдоваху о въръ въ Господа нашего І. Христа и бываемыхъ чудесахъ въ Христіанской въръ: отрокъ же, лежа на одръ, внимаще бесъдъ ихъ, оудивляясь звло; и егда вси разыдошася, нача въ себв помышляти, како оу отда моего много боговъ есть, а мнъ не помогуть; а у Новогородцевъ единъ Богъ, и многимъ исцеление даетъ. Если бъ миъ оной Богь даль здравіе, я бы сталь Ему въровать и служить въчно, и пошель бы въ ту ихъ страну. И въ тъхъ мысляхъ призывыше себъ на помощь Господа нашего І. Христа, недоумъвая падолзъ, еда ли поможетъ ему. И абіе внезану ощутивъ нашедную свыше силу на него, нача превращатися на одрѣ, рукама и ногама владъти, и въ скоръ воста съ одра своего, возрадовася зъло. И видъ, яко родителей его не бъ въ храминъ, изыде въ тойже часъ изъ дому своего и пойде на западъ; и многія дни шедъ, обръте наконецъ върующихь въ Господа нашего Інсуса Христа, отъ которыхъ наставдяемь бысть къ познацію Божію; и всему Христіанскому закоцу навыкь и книжному ученію. Н по нъкоторомъ времени дойде и великаго Нова-града; возрадовася зъло, видъ храмы Божія и прочее благочестіе. Ища же себъ мъста усдиненнаго, отъиде по ръцъ Волховъ и дошедъ Ладожскаго свера, гдъ оуслыша о обители Живоначальныя Тронцы Валамской, достнже оной, и пришедъ ко нгумену Өсогносту, плачася эвло и моли о приняти его въ монастырь, сказывая о себъ все подробну, и что еще не крещень бысть. Игуменъ же, видя его благоразумна отрока, пріять въ монастырь и крести его, и нарече ими ему Аверкій. Опъ же поживе съ братією и видъ ихъ трудолюбивую о Бозъ жизнь, и умоли игумена постричь его во вноки. И постриженъ бысть съ наречениемъ имени Аврамии. И тако преподобный провождаще жизнь свою по вся дин въ трудахъ монастырскихъ и великомъ воздержаніи, истоичивъ плоть свою до звла, и бысть жилище святаго Духа. Игуменъ же и братія, видъ его въ толикихъ трудахъ и смиреніи, начана вельми почитати его. Онъ же печалень бысть о томъ и не можате хвалы человъческія терпъти, изыде изъ обители Валаамской тайно, и но бласоволеню Божію достиже близъ града Ростова, въ невърін еще тогда бывшемъ, и постави себъ хижину близъ езера, пача жити ту и приходящихъ къ нему жителей въ недугахъ исцеляще благодатио Божіею. Народъ же той поклоняшеся идолу Велесу, въ которомъ влый бъсъ живяще, мечты и страшилища творяще. Преподобный же Аврамій надолав времени моляшеся Господу Богу, да подасть ему силу в

благодать святаго Духа разорити того идола и люди невърныя обратити къ познанію Божію. Како же преподобный вида святаго Іоанна Богослова и пріять отъ него жезль, и темь сокруши идола Велеса; и тако люди невършыя обрати ко Господу, и обитель въ Ростовъ оустрои святаго Богоявленія Господня, и общежительство братін предзде, и о прочемъ всемъ писано подробну въ Четін минен. мъсяца Овтоврія, 29 дня. Прегодобный же Аврамій бысть въ одъномъ стольтій святаго князя Владимира, по свидьтельству житія его изъ следованнаго Псалтира». Прибавимъ, что помянутый уставъ Валаамской обители, въ которомъ помещено известие о преподобныхъ отцахъ, въ ней жившихъ, въ частности и о преподобномъ Авраамів, быль свидьтельствовань въ 1711 г. мъстоблюстителемъ патріаршаго престола, Стефаномъ Яворскимъ, а потомъ свидътельствованъ и утвержденъ Митрополитами Новгородскими и Санктнетербургскими — Гавріиломъ и Амеросіемъ, какъ значится въ предисловіи и послъсловіи.

- (28) Караля. 1, примъч. 463; Пр. Филар. Нет. Р. Церк. 1, 33, прим. 53.
- (29) Составитель житія восхваляєть преподобнаго Авраамія, какъ уже прославленнаго, обращается къ цему съ молитвою и говорить: «память твою ублажающе, празднуемъ» и проч. А время открытія его св. мощей отмъчено въ мъстныхъ монастырскихъ запискахъ (Ист. Росс. Іер. III. 54).
  - (30) П. Собр. Р. Лът. III, 121. 207; V, 121 и др.
- (31) «Азъ гръмный Нестеръ... начатокъ слову писанія положихъ, еже о житін преподобнаго отца нашего Осодосія, бывша нгумена монастыря печерскаго сего св. Владычицы нашея Богородица, архимандрита всеа Руси и начальника». Такъ по веъмъ, извъстнымъ намъ, спискамъ (снес. этой исторіи т. III, примъч. 65).
- (32) Воскрес. Лът. I, 153; Супрасл. Лът. стр. 10; Ник. Лът. I, 104; Ст. Кн. I, 144; Русск. Врем. I, 43, Моск. 1790; Арханг. Лът. 34, Моск. 1781; Соф. Лът. 80, С.-П.-6. 1795; Соф. Врем. I, 87. Впрочемъ Софійская и Супрасльская Лътописи выражаются здъсь, что св. Владиміръ ходилъ въ землю Словенскую, и тамъ основалъ городъ въ свое има, а Софійскій Времецпикъ пишетъ: съ Смоленскую. Послъднее можно считать за описку слова: Словенскую, или еще върнъе: Суздальскую: потому что въ другомъ древнемъ спискъ того же Временника дъйствительно поправлено: Суздальскую (П. Собр. Р. Лът. V, 120). Но

что разумъть подъ землею Словенскою? Вольшь? Но ин откуда не извъстно, чтобы она такъ называлась; напротивъ Несторъ говоритъ, что изъ всъхъ Славянъ, по разселении ихъ, прозвались своимъ именемъ только тъ, которые поселились на съверъ Росси вокругъ озера Ильменя (И. Собр. Р. Лът. I, 3). Не принять ли, что и—Словенскую — есть описка вмъсто — Суздальскую?

(33) Такими памятниками считались въ Суздалѣ еще около половины прошлаго вѣка: двое дверей въ соборной церкви—западныя и полуденныя входныя, «на меди написанныя златомъ». На одинхъ—праздники Господни и Богородичные, на другихъ—исторіи изъ Библіи «съ надписаніями Греческими и древне россійскими». Объ этихъ вратахъ, какъ Владлміровыхъ, значилось и въ описи Собора 1609 и 1630 г. До 1750 г. онѣ держались на деревѣ, а въ этомъ году преосвященнымъ Порфиріемъ возобновлены и утверждены на желѣзѣ (Анан. Оедоров. Истор. собраніе о градѣ Суждалѣ, рукоп. Рум. Муз. № 5, гл. 4,—напеч. во Времен. Моск. Истор. Общ. кн. ХХІІ, отд. 2, стр. 43).

(34) Объ основаніи города Владиміра Кляземскаго еще св. Владиміромъ, кажется, можно заключать съ некоторою вероятностію изъ словъ Владимірскаго же літописца, жившаго въ XII віжі. Разсказывая, что Ростовцы и Суздальцы, по смерти Андрея Боголюбекаго (4174), который, какъ извъстно, почти создалъ виовь и возвысиль на степень своей столицы городь Владимірь, пе соглашались съ Владимірцами въ избраніи новаго князя, и хвалясь своею древностію, говорили: «сдълаемъ такъ, какъ намъ любо, — Володимеръ есть только пригородъ нашъ», лѣтописецъ замѣчаетъ, что это говорили они, «противящеся Богу и правдѣ Вожіей (т. е. говорили песправедливо), слушающе злыхъ челов ковъ развратниковъ, не хотящихъ намо добра, завистью граду сему и живущимъ въ немъ: постави бо прежде градъ сей великій Володимеръ, и потомъ князь Андріви». Не то ли хотіль сказать літописець, что отнюдь не Андрей Боголюбскій, а первопачально самъ Владиміръ великій поставиль городъ Владиміръ, а потомъ — то уже Андрей, и что слъдовательно, довольно древенъ и этотъ городъ, а не такъ новъ, какъ воображають, называя его пригородомъ? Если заключеніе справедливо: то основательно ли думать, будто здъсь Владиміромъ великимъ называется Владиміръ Мономахъ? Можно ли было въ 1176 году доказывать древность города Владиміра тъмъ, что онъ основанъ въ 1116 году (Полв. Собр. Рус. Лътоп. I, 160.

Спес. Карамз. И. Г. Р. І, прим. 463; ІІІ, прим. 36 и 37)? Свидътельство поздинхъ лътописей (XV — XVI в.), будто «Мономахъ поставилъ градъ Володимеръ Залъшьскый» (Карамз. II, прим. 238), не можеть имъть здёсь силы: потому что другія льтописи того же самаго времени говорять напротивъ, что именно св. Владиміръ быль въ землъ Суздальской съ евангельскою проповъдію и основаль въ ней этотъ городъ (см. выше прим. 32). Притомъ выражение лътописей, что Мономахъ поставиль городъ Владиміръ Зальшьскій, можно понимать въ такомъ же смысль, въ какомъ и выраженіе ихъ, что Андрей Боголюбскій создало этотъ городъ (Ник. Лът. II, стр. 476), т. е. не въ смыслъ первоначальнаго поставленія и создація, а только въ смыслѣ дальнѣйшаго устроенія и обновленія. Зам'вчательно, что о созданіи Владиміра на Клязьми Андрееми Боголюбскими говорить тоты же литописецы, который еще прежде сказаль, что этоть городь заложиль Владиміръ великій въ 992 г. (Ник. Лът. І, 104). Утверждать, что нъкоторые л'втописцы ошиблись, что равноапостольный князь путешествоваль собственно на Волыни и тамъ основаль городъ по своему имени, а они, едва ли зная о существованіи этого города, смѣшали его съ Владиміромъ на Клязьмі (Татищ. Ист. Рос. II, прим. 196; Карамз. И. Г. Р. І, прим. 466; Пр. Филар. И. Р. Ц. І, прим. 41), несправедливо. О путешествій св. князя въ землю Суздальскую и основаніи имъ Владиміра на Клязьм'в літописцы эти говорять уже въ 990 — 992 г., упомянувъ еще подъ 988 годомъ о другомъ городъ Владиміръ, который отданъ быль въ удъль князю Всеволоду, и въ продолжении своего повъствования не разъ говорять о Владиміръ Вольнскомъ (на-прим. Ник. Лътопись говорить: «Никита Митрополить постави епископомь Семіона въ Володимеръ Волыпскій», II, 54, снес. стр. 72 и др.). Следовательно, они знали последній городь и умели отличить его отъ Владиміра Кляземскаго. Да и по літописи преподоб. Нестора Владиміръ Вольнскій представляется уже существующимъ въ 988 году, прежде, нежели началь равноапостольный киязь созидать города по-ръкамъ Десив, Остеру, Трубежу, Сулв и Стугив (П. С. Р. Л. І, стр. 52). Следовательно неть основанія думать, будто Владиміръ Волынскій построенъ этимъ княземъ, а не прежде. Не паходя, такимъ образомъ, достаточныхъ основаній считать совершенною баспею сказаніе о путешествін св. Владиміра въ землю Суздальскую съ евангельскою проповедію и о заложеніи имъ здёсь

города Владиміра, хотя съ другой стороны, не признавая этого сказанія и совершенно достовърнымь, замътимъ въ дополненіе: а) что Владиміръ Кляземскій въ началъ своемъ и даже до времени Андрея Боголюбскаго могъ быть городкомъ очень незначительнымъ, въ родъ небольшой кръпости, — потому пе удивительно, если до XII въка объ немъ не упоминается въ лътописяхъ (Карамз. И. Г. Р. І. прим. 466, ІІ, прим. 178); — б) что св. князъ, какъ по расноложенности къ основаниому имъ городку на прекрасномъ мъстъ, такъ и еще болъе по любви къ сыну своему Борису, княжившему въ землъ Ростовской и Суздальской, могъ и въ послъдствіи посътить эти мъста, даже не разъ, особенно впродолженія того долгаго времели своей жизни. (997 — 1015), о которомъ почти инчего не сохранили лътописи; — в) и что во время такого-то пребыванія св. Владиміра въ страиъ Суздальской и могъ имъть спошенія съ нимъ во Владиміръ на Клязьмъ св. Авраамій, подвизавшійся тогда въ Ростовъ.

(35) По сказанію препод. Нестора св. Владиміръ отдоль Новгородъ сперва Вышеславу, а по смерти его Ярославу, Ростовъ—сперва Ярославу, потомъ Борису, Полоцкъ—Изяславу, Туровъ—Святополку, землю Древлянскую—Святославу, Владиміръ Волынскій— Всеволоду, Тмуторакань— Мстиславу, Муромъ— Глъбу. Поздивішія лътописи прибавляють, что Смоленскь отданъ Станиславу, Исковъ— Судиславу, Луцкъ— Позвизду. Эти ульзы, безъ сомивнія, розданы были не вдругъ, но однимъ князьямъ— прежде, другимъ— послъ, и самые князья были тогда еще малолътии (П. Собр. Р. Лът. 11, 259; Степ. Кн. 1, 457; Арцыб. Повъств. о Россіи, т. І, ки. 2, прим. 5; Карамз. 1, примъч. 467).

(36) Степ. Кн. I, 451. 453; Густин. лът. въ П. Собр. Р. Аът. II, 259: «Посла съ ними и священники, заповъдая сыномъ своимъ, да кождо по области своей повелъваетъ учити и крестити людей, и церкви ставити; еже и бысть».

(37) Степ. Кн. I, 453. 471. 215; Ник. Авт. I, 444; Митр. Евгенія Нетор. княж. Исковск. II, 2; Stebelskiego Żywoty Ss. Eufrozyny і Parascewii I, 57 — 59, w Wilnie 4781; Карамз. III, прим. 453. Впрочемъ должно замѣтить, что извѣстіе о сопротивленіи Муромцевъ св. Глѣбу основывается только на рукописиомъ житія благовърнаго князя муромскаго Константина, которое составляво уже въ XVI вѣкъ содержить въ себѣ не мало песобразно-

лено уже въ XVI въкъ, содержить въ себъ не мало несообразностей, отличается напыщенностію и преувеличеніями. А потому, если и можно вършть ему: то развъ только въ половину (Карамз. I, прим. 214; II, прим. 478; III, прим. 453). Въ печатвомъ житіи того же князя Константина (Пролог. Мал 21), составленномъ такъ же въ XVI в., сказано: «благовърный Князь Глъбъ, сынъ благовърнаго Князя Владиміра, емуже и порученъ бысть во одержаніе градъ той (Муромъ), много покусився, не возможе одолъти его и обратити во святое крещеніе, но поживъ вдалъ его два поприща два льта, и отъ Святополкъ позванъ лъстію ко отпу, и убіенъ бысть на пути».

(38) Житіе препод. Оеодосія, составленное Несторомъ, встръчается во многихъ рукописныхъ Патерикахъ, а въ переводъ на русскій языкъ напечатано въ Учен. Запискахъ ІІ-го Отд. Импер. Ак.

Наукъ, кн. II, вып. 2, Спб. 1856 г.

- (39) «Ивцы же ту отъ-Князь ихъ и отъ прочихъ дюдей слышаще слово Божіе, отъ устъ Философовыхъ дивно сказуемо, радовахуся, имъ же Господь отверже сердце внимати глаголемымъ, иже послъди пріидоша въ Кіевъ и крестишася.... Послъди же пріидоша въ Кіевъ ко блаженному Владиміру изъ Болгаръ четыре князи, иже отъ Срацынскія въры, идъже посланный Владимиромъ Философъ проповъда слово Божіе, и въ Кіевъ пріяша въру православную, и просвътиша святымъ крещеніемъ. Христолюбивый же Владимиръ много любочествоваше ихъ, и обильнымъ дарованіемъ удоволи». Степ. кн. 4, 449. Снес. Ник. Лът. 4, 95.
- (40) Двин. Лът. у Карамз. II, прим. 64. Изъ того, что Порвежцы еще во дни Ярослава нашли между жителями Двинской области жаркихъ ндолопоклоппиковъ, не слъдуетъ, будто всть эти жители были тогда язычниками; и значитъ, песправедливо отвергать показаніе мъстнаго лътописца, что самъ св. Владиміръ насадилъ тамъ первыя съмена въры: она, можетъ быть, была принята только исмногими.
- (41) П. Собр. Р. Атт. I, 51; Степ. Кн. I, 146; Ник. Атт. I, 103.
- (42) Даже во дии Владиміра Мономаха Вятнчи им'вли еще собственнаго князя Ходату (П. Собр. Р. Лът. I, 6. 103; Карамз. І, прим. 463). О крещеніи Вятвчей — Карамз. ІІ, прим. 438. Слова М. Иларіона — въ Прибавл. къ Тв. св. Отц. II, 273. 274.
- (43) П. Собр. Р. Лът. І, 65 66. Слова М. Иларіона въ Прибава, къ Тв. св. Отц. И, 279.
- (44) Macrobii Saturnalia lib. II, p. 190, ed. Gronovii; Assemani Biblioth. Orient. Vatic. t. II, p. 85.

(45) См. подробите въ нашей Исторіи Христіанства въ Россіи до Р. Кн. Владиміра, ч. ІІ, гл. 2 и 3.

(46) Vid. apud Moshem. Hist. Eccles. 208-209, Helmst. 1764.

(47) П. Собр. Р. Лът. III, 210; Соф. Врем. I, 153; Ник. Лът. I, 134; Воскр. Лът. I, 185.

(48) Лътоп. Новг., напеч. въ Продолж. древней Росс. Вивліов. II, 316; Сиподикъ Новг. Соф. Собора въ Опис. рук. Рум. Муз. стр. 572.

(49) П. Собр. Р. Аът. IV, 475: «крестися вся Руская земля и поставища Митрополита въ Кіевъ».

(50) Синодики въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 572. 573. 584. 583; Соф. Врем. Г, 87. 453; Ник. Лът. I, 403. 405. 412; Ст. Кн. I, 134. 450. 466.

(51) Плинадиатаго: Акт. Истор. т. I, № 39, стр. 72; Роспись Русск. Митроп. въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 508—509; тринадиатаго: Дополи. къ Акт. Истор. I, № 4, и въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 310—343.

(52) Похвала св. Владиміру въ Хр. Чт. 1849, П, 323.

(53) Archiepiscopus civitatis illius (Kitavae) cum reliquiis sanctorum et caeteris ornatibus diversis hos (Bolizlavum et Zentepulcum) advenientes honoravit in Sanctae monasterio Sophiae, quod in priori anno miserabiliter casu accidente combustum est. *Thitmari* Chronic. lib. VIII. n. 46, in Monum. German. hist., ed. *Pertz*, t. III, p. 870.

(54) См. выше, примъч. 22.

(55) Сочиненіе Леонтія, въ двухъ спискахъ, хранится въ Сунод. библ., по катал. Маттея за № № 353 и 355. Списокъ Устава Владнмірова XIII в. см. въ Дополн. къ Акт. Ист. I, № 1.

(56) Опис. рук. Рум. Муз. стр. 200—203; Хр. Чт. 4849, II, 360: «Ярославъ же князь, се слышавъ, славяше Бога и святую мученику: и призвавъ митрополита, с весельемъ сказаше ему вся. Архиепископъ же, слышавъ, хвалу въздавъ Господу, и князю глаголаше свътъ (совътъ) Богоугоденъ, дабы съдълалъ еси церковь прелъпу и честьну. И годъ быстъ князю съвътъ его; и възгради церковь велику, имъющю верховъ пять, исписавъ ю всю, и украсивъ ю красотою. И шедъ со кресты Іоанъ митрополитъ, и князь Ярославъ, и поповъство все, и людие».

(57) На-примъръ, о крещеніи Руссовъ при Аскольдъ и Диръ, о сеященникъ Григоріъ, сопутствовавшемъ В. К. Ольгъ въ Константинополь, и др.

(58) Такъ, подъ 1090 г. Несторъ говоритъ: «священа бысть церкы святаго Михаила Переяславьская Ефремомъ, митрополитомъ тоя церкы, от бо преже въ Переяславът митрополья», а въ слъдующемъ году пишетъ: «собращася епископи: Ефремъ Переяславьскый, Стефэнъ Володимерьскый, Іоанъ Черпиговьскый, Маринъ Гургевьскый...» (П. Собр. Р. Лът. I, 89 — 90).

(59) Соф. Врем. 1, 87. 153; П. Собр. Р. Лът. III, 207. 210;

Ник. Лът. I, 92. 105. 112. 134.

(60) Подъ 1036 г. Несторъ говоритъ: «и сступвшася (Печенеги) на мѣстѣ, идѣже стоитъ нынѣ святая Софъя, митрополья Руськая», а подъ 1037 г. выражается: «заложи Ярославъ городъ великый Кыевъ...; заложи же и церковъ святыя Софъя, митрополью» (П. С. Р. Л. І, 65).

(61) П. Собр. Р. Лът. II, 256; Ник. Лът. I, 92; Ст. Кн. I, 435; *Татищ*, И. Р. II, 73; списки Устава Владимірова и Синодники въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 294 — 295. 310. 312. 574.

573. 577. 581. 583.

(62) Уставъ Владим. въ Дополн. въ Акт. Истор. I, № 1; П. Собр. Р. Лът. III, 179. 207; Соф. Врем. I, 87; Росп. Русск. Митроп. в Свиод. въ Опис. рук. Рум. Муз. стр. 509. 582. Не знаемъ, откуда Стрыйковскій взялъ вмя нашего перваго митрополита, утверждая, будто это имя было: Фаціи — Facius albo Tacius (Kronik. Polsk. I, 132, ed. cit.).

(63) Касательно митрополита Михаила можно было бы сказать, что свидътельство о немъ относится къ началу XI или даже къ концу X въка, еслибы извъстный отрывокъ лътописи, приписываемый Іоакиму Корсунянину, первому новгородскому епископу, дъйствительно ему принадлежалъ. Ибо здъсь ясно повъствуется, что вдругъ, по крещении Владимира, къ нему присланъ былъ изъ Царъграда митрополитъ Михаилъ, родомъ Болгаринъ (Татищ. I, 38).

(64) Такое объясненіе этихъ разногласій высказаль еще преосв. *Платон* въ своей Кратк. Церков. Росс. Исторіи (ч. І, стр. 39, Моск. 1805), и потомъ преосв. *Евгеній* въ Онис. Кіево-Соф.

Собора (стр. 64, Кіев. 1825).

(65) На-примъръ: митрополита Ефрема (1091 — 1096) ставить прежде Георгія (1072 — 1079) и двухъ Іоанновъ (1080 — 1090); Климента Смолятича (1147 — 1156) и Іосифа (1236 — 1240) опускаетъ; какихъ-то неизвъстныхъ: Асанасія, Гавріпла, Діонисія присовокупляетъ (Опис. рук. Рум. Муз. стр. 509).

(66) Опис. рук. Рум. Муз. стр. 571. 577. 581.

(67) Опис. Кіево-Печер. Лавры, стр. 415, Кіевъ 1831.

(68) Дополн. къ Акт. Ист. 1, № 1; Опис. рук. Рум. Муз. стр. 294. 324; П. С. Р. Л. III, 479. 207; Соф. Врем. I, 87; Ник. Лът. 1, 91. 404; Ст. Ки. I, 434.

(69) Евген. Прибавл. къ Опис. Кіево-Соф. Соб. стр. 7; Невомин. О простр. церк. суда въ Россіи до Петра Вел. стр. 35,

прим. 69; Филар. Ист. Р. Церкви I, прим. 124.

- (70) Ст. Кн. I, 434: «Владиміръ посла въ Царьградъ ко преосв. патріарху Киръ Фотію, просл у него благословенія, вкупъже»... Няк. Лът. I, 91: «посла въ Греки къ пр. Фотію патріарху, и взя отъ него перзаго митрополита Михаила»; 103: «иде Михаилъ въ Новгородъ съ епископы Фотья патріарха; даде бо ему Фотій патріархъ шесть спископовъ на помощь»; 104: «взя Владимеръ у блаженнаго патріарха Фотия митрополита Кіеву Леонга...»
- (71) Пикон. Лътопись приводить обоихъ, т. е. и Миханла, и Леонтія, отъ патріарха Фотія, а Ст. Кинга только одного Миханла, называя Леонтія прислащнымъ отъ патріарха Николая Хрисоверга (см. предыд. прим. и Ст. Ки. I, 450). Послъдующіе же митрополиты и въ Ст. Ки., и въ Ник. Лът., приводятся вовсе не отъ Фотія.

(72) См. нашу Исторію Христіанства въ Россін до Р. К. Владиміра, стр. 277. 285.

(73) Нбо этотъ патріархъ былъ современникомъ св. Владиміру, и управляль церковію съ 983 по 996 г. (*Le Quien*, Oriens Christ. I, p. 256 — 257).

(74) Они указаны выше, въ примъч. 68.

(75) Посланіе падписано: Λέοντος Μητροπολίτου τῆς ἐν Ρωσία Πρεσθλάβας. Снес. И. Собр. Р. Лът. I, 89.

(76) Ник. Лът. 1, 191.

(77) Пст. Росс. ісрархін І, стр. 5, Кіевъ 1827. Снес. Пр. Филар. Н. Р. Ц. 1, 185.

- (78) Впрочемъ въ иткоторые изъ этихъ городовъ ецископы могли быть отправлены и прежде 992 года, какъ дъйствительно иногда и говорится о повгородскомъ Іоакимъ и ростовскомъ Өеодоръ. Но въ этомъ году они уже утверждены, какъ епископы епархіальные.
- (79) Ник. Лът. I, 105; Ст. Кн. I, 152. Снес. II. С. Р. Л. III, 179. 207; IV. 175; Соф. Врем. I, 88.

(80) Cr. Ku. I. 453. 7

(81) Въ числъ иноковъ кіево-печерскихъ, которые во дип пгумена Никона (1078 — 1088), совокупными молитвами избавили отъ козней обольстители препод. Никиту затворника, упоминается Николай, иже бысть епископъ Тмуторакану (Послан. Поликарпа къ Акиндину въ рукоп. Кіево-Печер. Патерикахъ).

(82) Полн. Собр. Р. Лът. I, 119. Въ рукописномъ житін св. Леонтія Ростовскаго читаемъ: «А тъхъ четырехъ епископовъ Владиміръ посла по градомъ. Новъгородъ нарече архіепнекопію, посади въ немъ перваго епископа Іоакима. Другаго Ростовоу, Оедоръ нарицаемаго: посла его съ сыномъ со княземъ Борисомъ. Той бысть первый епископъ в Ростовъ, и крести Ростовьскую землю и Соуздальскую. Третіаго в Черинговъ. Четвертаго в Волыньскую землю. И тънже си четыре епископи первонастолници нарицаются; якоже и апостольская проповъдь отъ кого преже была, евангеліе Божественыя пропов'єди, и отъ кого крещеніе пріали, то суть первонастольницы: якоже и о сихъ нача множитися правовърная въра хръстіаньская. И оттолъ начаша ставити по инымъ градомъ епископы — въ Новъгородъ, в Полтеско, въ Волынскую землю» (Сборн. Новг. Соф. библ. XVI в. 🎤 503. л. 363). То же самое житіе св. Леонтія находится въ Сбори. Рум. Муз. 🥒 160, л. 1. Соображенія о древности Полоцкой спархіп см. такъ же т. П этой исторін, примъч. 45.

(83) П. Собр. Р. Авт. 1, 27; П, 19. Въ рукописномъ Кіево-Печерскомъ Патерикъ, по редакціи архимандрита Іосифа Тризны (1647 — 1656), была особая статьи: «Туросской епископін завъть блаженнаго Владимера (такъ называется въ оглавленія Патерика св. Владиміръ) и о десятинъ, даннъй ей изо всего кияженія» (Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, № 4, отд. IV, стр. 7).

Ужели эта статья есть чистая выдумка?

(84) Въ Ник. Лът. именно говорится, что съ самаго начала поставленъ былъ митрополитомъ Леонтісмъ одинъ епископъ Новгороду великому и Пскову (1, 405).

(85) Древлянскій князь Святославъ убить въ 1015 г. Святонолкомъ, а смоленскій — Станиславъ и луцкій — Позвиздъ скопчались, въроятио, еще прежде (Карамз. И. Г. Р. II, 26).

(86) II. Собр. Р. Лът. I, 65 — 66.

(87) *Пр. Филар.* Ист. Р. Церкв. I, 185.

(88) Зубрицк. Пов. о Червон. Руси, стр. 66 — 68, М. 1845.

(89) Ник. Лът. I, 92.404.412.435; Степ. Кн. I, 435.450. 166. 223; Татищ. II, 73.79.87. Никонова Лътопись и Степ. Книга единогласно свидътельствуютъ о митрополитъ Михаилъ: «бысть же сей митрополитъ учителепъ зъло, и премудръ премного, и житіемъ великъ и кръпокъ зъло, родомъ Сиринъ: тихъ убо бъ, и кротокъ, и смиренъ, и милостивъ премного; иногда же страшенъ и сверъпъ, егда время требоваше». Но въ каталогъ Захаріи Коныстепскаго (Палипод. ч. III, разд. II, артик. 1) и иъкоторыхъ другихъ Михаилъ называется Грекомъ, какъ и его ближайшіе преемники. Вотъ что говорится въ этомъ, сравнительно древнъйшемъ, каталогъ нашихъ митрополитовъ:

«А першій митрополить киевскій, именемъ Михаилъ, родомъ Гречинъ, былъ отъ патріарха Сергія поданый; што и самъ отступникъ Креуза признаваетъ, пишучи: осмаго року тисіачнаго былъ поданый на митрополію Міхаилъ. А того року Сергій седѣлъ на столици патріаршой, о чомъ читай въ хронологіи. А въ Бароніушу, року 894: тотъ, ведлугъ самыхъ же отступниковъ нашихъ, не отъ Хрусоверха, але отъ Сергія былъ посланый первый митрополитъ. А што въ Роскихъ иѣкоторыхъ писмахъ находится, іакобы Володимеръ мѣлъ взіати мітрополита отъ Фотія патріарха: теды разумѣлъ были иже з омылки, Сергія зовуть Фотіемъ, дліа того, иж онъ з роду Фотія вшолъ, іакъ о томъ припоминаетъ Зонара: любъ теж для того, ижь першее оное частное, т. е. нѣкоторыхъ Россовъ крещеніе было за царя Василія Македона, и за Фотія патріарха, отъ котораго на той часъ без вщеліакой вонтпливости даный былъ іакий свіатитель.»

**Леонтій** Гречинъ, отъ патріарха Константинополского Евстафія, року 6500, поданый, и въ послушествъ его трвалъ.

Ту в Кіевскомъ столечномъ поміннікъ положено Іону.

Осопенть Гречить отъ патріарха Константинополского Аленеіа Студіта посвіаченый, около року 6547, и въ послушенствъ того трваль.

Ту въ Киевскомъ помінніку положено Кирилла.»

Кстати замътимъ, что въ спискъ «Палинодіи», которымъ мы пользовались, писавномъ діакономъ Саввою Добранскимъ въ 1634 году (слъд. спустя только 8 лътъ по смерти автора), книга эта названа такъ: «Оборона Въры Церкве Восходной и Патріарховъ». Книга раздълена на четыре части, которыя подраздълены на 23 раздъле и еще частиъе — на 102 артикула. Въ каталогъ Куль-

чинскаго такъ же всѣ три первые наши митрополита (Іоаниъ не упомянутъ) названы Греками; но въ каталогъ Лекеня Миханлъ названъ Сириномъ. Спес. Ист. Росс. iерарх. I, 81—83, изд. 2-е.

(90) Іоакимъ, умирая, благословилъ-было на свое мъсто учешика своего Ефрема, который, дъйствительно, и училъ повопросвъщенный пародъ истипамъ въры въ продолжение пяти лътъ, съ 1030 по 1035 г., но епископства не сподобился: такъ какъ въ этомъ году В. К. Ярославъ, прибывъ въ Новгородъ, избралъ въ преемники Іоакиму Луку Жидяту (П. С. Р. Л. III, 179. 210).

(91) Ник. Лът. I, 105; Ст. Кн. I, 151. 154. Снес. прим. 25.

(92) Татищ. Ист. Росс. кн. І, ч. І, стр. 38; кн. ІІ, стр. 39:

(93) И. Собр. Р. Лът. І, 50; Татищ, кп. І, ч. І, стр. 38. Впрочемъ, должно замътить, что сами Болгаре во дин нашего князя Владиміра нмъли весьма мало досуга заботиться о просвъщении насъ — Русскихъ. То былъ едвали не самый несчастный періодъ для Болгаріи, — періодъ покоренія ея Греками. Война, упорная и ожесточенная, длилась болъе сорока лътъ сряду (974 — 1019); Болгарія напрягала веть свои силы, чтобы спасти свою самостоятельность, и ежегодно, систематически, была опустошаема какъ Греками, такъ и другими народами, которыхъ нанималъ греческій императоръ Василій (подробить см. въ Русск. Истор. Сбори. т. VI; стр. 417 — 145).

(94) О умноженія пресвитеровъ при Ярославѣ—П. Собр. Р. Лът. 1, 66. О церквахъ Десятинной и Берестовской — тамъ же 1, 52. 67. О вышгородскихъ церквахъ св. Василія и потомъ св. Муч. Бориса и Глѣба — преп. Несторъ въ рукописи. Житін св. Бориса и Глѣба (по списку XIV в. Москов. Синод. типографіи и Румянц. Муз. № 152, л. 110). Анастасъ Корсунянниъ былъ несомивино лице духовное (иначе ужели Владиміръ не могъ бы указать своему любимцу другаго поприща?), и, судя по его пазначенію, занимадъ, при соборной Десятинной церкви мѣсто ключарл, эконома и старшаго іерея или протоіерел, какъ и называютъ его иѣкоторыя наши лѣтописи (П. Собр. Р. Лѣт. V, 121; Степ. Кн. 1, 160; Гизел. Синопс. л. 48 об., Кіев. 1680). Т. е. Анастасъ сдълался первымъ лицемъ въ цанемъ бѣломъ духовенствъ.

45 4 about the form of the party of the

#### 3. KB FRABB BTOPOŘ.

(95) Полн. Собр. Р. Авт. 1, 51. Но были ли тогда въ Кіевв и другіе кумиры, кром'в шести, стоявшихъ на ходму близъ двора княжеского, на м'вст'в которых в могла быть построена только одна церковь? (Солов. Истор. Россін, І, прим. 256). Были. Это можно видьть и изъ сказанія льтописца: «повель (Владимірь) рубити церкви и поставляти по мъстомъ, идъже стояху кумири; и постави церковь св. Василья на холмъ, идъже стояще кумвръ Перунъ и прочіи» (песть). Еслибы вст кумиры кісвскіе помъщались только на холми, гдв могла быть построена одна церковь, и двиствительно построена саминъ княземъ: то зачёмъ бы ему давать повельние рубить церкви и ставить иль по мьстому, идеже стояху кумиры? А кром'в того, въ частности, изв'естно, что быль тогда въ Кіевъ кумиръ Волоса, о которомъ пишеть мнихъ Іаковъ въ житін св. Владиміра: «а Волоса идола, егоже именоваху скотья бога, • вель въ Почайну ръку въврещи» (Христ. Чтен. 1849, И, стр. 332, изд. 2-е; то же повторяется и въ торжеств. Рум. Муз. № ССССХХХVI, стр. 697), и который, по преданію, находился вит города на Оболоны, гдъ Кіевляне обыкновенно пасли свои етада (Максимов. Кіевлян. 1, стр. 10; Паломи. Кіев. стр. 106. 128, нод. 2-е). Въроятно, быль въ Кіевъ или близъ Кіева и кумиръ Тура, извъстнаго въ русской мноологін (Времени. Москов. Истор. Общ. ІХ, отд. 1, стр. 29), на мъстъ котораго, можетъ быть, и была поставлена Кіевлянами церковь, слывшая подъ именемъ Туровой божницы (П. Собр. Р. Лът. 11, стр. 24): по крайней мъръ. такъ можно объяснять это странное название церкви, если припомнимъ, что у народа нашего одниъ наъ монастырей новгородскихъ пазванъ Перынь монастырь потому именно, что поставленъ быль па мъстъ прежде бывшаго вдола Перуна. Могли такъ же быть въ Кіевт и иткоторые другіе кумиры, поставленные еще прежде шести Владиміровыхъ, о которыхъ однихъ только и упоминаетъ лътописець: ноо невозможно, чтобы ихъ прежде вовсе не было, и на откуда не видно, чтобы Владиміръ ниспровергъ прежніе, когда стаповилъ свои.

(96) «И нача ставати по градомъ церкви и попы и люди на крещенье приводити по всъмъ градомъ и селомъ» (П. Собр. Р. Аът. 1, 51).

(97) И. Собр. Р. Лът. I, 34. 51; Миих. Гаков. Жит. Владим., въ Хр. Чт. 1849, И, 333. Несторъ пишетъ: «постави церковь св. Василья», — выраженіе, которое опъ обыкновенно употребляетъ о церквахъ деревянныхъ, тогда какъ о каменныхъ говоритъ: созда нли заложи (Собр. Лът. I, 52. 54. 63. 65. 66. 67. 69 и др.). М. Евгепія, Опис. Кіево-Соф. Собора стр. 6 — 8, примъч. 18; Фундукл. Обозр. Кіева въ отнош. къ древи. стр. 30. 32—33, Кіев. 1847; Максим. Кіевлян. I, 15. 53. Кіев. 1840.

(98) М. Иларіон. Похв. Владим., въ Приб. къ Тв. св. Отц. 11, 278; Мних. Іаков. Жит. Владим., въ Христ. Чт. 1849, П, 333; П. Собр. Р. Авт. І, 35. 52; Степ. Кн. І, стр. 452. Въ древнихъ спискахъ лътописи (пе упомвилемъ о поздившихъ) годъ основанія Десятинной церкви показанъ пъсколько различно: въ однихъ — 989, въ другихъ — 991 (Собр. Авт. І, 52) Но мнихъ Іаковъ говоритъ ясно: «минувшю люту (послъ крещенія Кієвлять), умысли создати церковь святыя Богородица, пославъ приведе мастера отъ Грекъ» (Іос. сіт. стр. 333). Въ одномъ изъ древикіншихъ списковъ Церковнаго Устава, восходящемъ къ ХНІ въку, св. Владиміръ говоритъ между прочимъ: «благословеніе пріемъ отъ Михаила митрополита всеа Руси, создахъ церковь Десятипную святыя Богородица» (Опис. рук. Рум. Муз. стр. 340. 313).

(99) Тэкъ по древившимъ памятникамъ: Собр. Р. Лът. 1, 53; Лът. Переясл. Суздал. стр. 33; Пергам. Прологъ Ман 11 (въ Чт.

Моск. Истор. Общ. 1846, А. 2, отд. 1, стр. 22)

(400) II. Собр. Р. Лът. I, 52. 53. 133; Ник. Лът. I, 405—408; Ст. Кн. I, 157. 160. Соборною называется Десятинная перковь не только въ Степ. Кн. (I, 157) и Ник. Лът. (I, 105), но и въ спискъ Устава Владимірова XIII въка (Дополи. къ Лкт. Нетор. I, стр. 4).

(101) Фундукл. Обозр. Кіева въ отнош. къ древи. стр. 27—30; Максютин. Очеркъ истор. зодчества въ Россіи, стр. IV, въ книгъ: «Русская старина», тетр. VII. IX. Нъкоторые хотятъ называть полъ, бывшій въ боковыхъ притворахъ Десятинной церкви, ценшикымъ, равно какъ бывшій вокругъ престола не мозаическимъ, а наборнымъ (Записки Отд. Русск. и Слав. Археол. т. I, отд. I, стр. 69; Сахар. Пзслъд. о Русск. иконопис. II, стр. 56). Какое названіе лучше, — предоставляемъ судить другимъ. А для объясненія Дитмара, назвавшаго Десятинную церковь храмомъ св. Климента, паны римскаго. вовсе нътъ нужды предполагать въ Деся-

тинной церкви особаго придълз во имя этого Священномученика (Карамз. Ист. Гос. Росс. I, прим. 488). Дитмаръ могъ назвать ее такимъ именемъ единственно потому, что въ ней покоились мощи св. Климента, какъ и одинъ изъ нашихъ проповъдниковъ XII въка въ словъ при возобновлении Десятинной церкви, обращаясь къ Священномученику, говорилъ: «церковь твого обновляя...» (Оболенск. О двухъ древн. святыняхъ Кіева, Кіевлян. 11, стр. 146).

(102) Въ древивишемъ спискъ этого житія, писациомъ на пергаменъ, говорится о св. Владиміръ: «новелъ людемъ ставити церкви по всемъ градомъ, и самъ созда церковь святыа Богородицы, удисиет, - пребывъ же пъколико льтъ, нача больти...» и проч. (Чтен. Моск. Ист. Общ. 1846, M. 2, отд. I, стр. 8). Въ другомъ спискъ того же самаго житія XVI въка мъсто это читается: «повелъ людемъ ставити церкви по всъмъ градомъ, а самъ созда церковь святыя Богородица и удививо ю» (Сборн. Новг. Соф. библ.  $\mathcal{M}$  503, л. 437). Въ третьемъ спискъ того же самаго житія XVI в., вмъсто «удививъ ю», сказано: «и самъ созда церковь камену св. Богородица, украсиво ю сребромъ и златомъ» (рук. Рум Муз. № 434, л. 678; то же самое и въ спискъ моей библіотеки № 2, л. 166). Итакъ вотъ что значить: удионет! А въ печатномъ Прологъ, гдъ (Іюля 45) помъщено то же самое житіе св. Владиміра, читается уже: «н самъ созда церковь св. Богогородицы у дивовъ!!...»

(103) 12-го Мая — по мъсяцеслову, помъщенному въ Обиходъ XIII въка (Опис. Рум. Муз стр. 405). 14-го Мая — по пергаменному Прологу, гдв между прочимъ говорится: «Мъсяца Мая въ 11 память бытью святаго и Богохранимаго Костянтиня града...» И далье: «В отъ же день осеящение церкви святыя Богородица, юже създа благовърный князь Василей, зовомый Володимирь I и князь земли Русьскыя, иже обнови, Божею помощью, крещепиемъ. И видъвъ церковь свършену, и въшедъ въ ню помолися: Господи Боже, призри съ цебесе и посъти виноградъ свой и свърши, иже насади дъсница твоя, новыя люди, имже обратилъ еси сердца в разумъ познати тя Бога истинцаго; и призри на церковь свою, юже создахъ недостойный рабъ твой во имя рожьшая Тя Матери приснодъвыя Богородица; и аще кто помолится въ церкви сей, то услыши молнтву его, молитвы ради пресвятыя Богородица. И помолившюся ему, рекъ сице: се даю святьй Богородици церкви сей отъ имъния моего и отъ градъ ноихъ десятую часть. И тако свърши праздинкъ благолененъ въ лето 6504» (Чтен. Моск. Ист. Общ. 1846, № 2, отд. I, стр. 22). Предогъ не внесъ бы на свои страницы этого сказанія, не включилъ бы въ число другихъ праздниковъ дня освященія Десятивной церкви, еслибы точно онъ не счатался праздникомъ. А когда жъ естественнъе было установить этотъ праздникъ, если не вдругъ по освященіи Десятивной церкви? Установлять его спустя нъсколько и даже много времени послъ событія было бы странно. 12-е Мая, какъ день освященія Десятивной церкви при св. Владиміръ, показано и въ Кієвской Слъдованной Псалтири, изд. 4756 г.

(104) П. Собр. Р. Лет. I, 53—54; Ник. Лет. I, 107; Ст. Кн. I, 163.

(105) П. Соор. Р. Лът. I, 58; *Мних. Іак.* въ Хр. Чт. 1849, IV, 345, изд. 2; *Фундукл*. Обозр. Кіева въ отн. къ древи. стр. 32.

- (106) Сказавъ о крещеніи Кіевлявъ, о построеніи Владиміромъ церкви св. Василія и о прочемъ, Софійская літопись продолжаєть: «тогоже літа постави князь Володимеръ въ Кіевъ первую церковь св. Георгія Ноября въ 26» (Собр. Р. Літ. V, 419. 420. Тоже и Воскрес. Літ. І, 453, и въ Супрасльск. Літ. стр. 40). А пов'єствуя даліте о В. К. Ярославъ, говоритъ: «церкви постави на златіть вратіть Благовъщеніе и святаго Георгія» (— стр. 137). Слідов. отнюдь не смішнваєть этихъ двухъ кіевскихъ церквей, построенныхъ двумя князьями во имя одного и того же Велекомученика (Опис. Кіебо-Соф. Собора стр. 6).
- (107) Гизел. Синопс. л. 42 на обор., Кіев. 1680; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 57 59.
- (108) Ник. Лът. I, 107; Ст. Кн. I, 154. Да и представить трудно, чтобы св. Владиміръ, въ продолженіе своего многольтняго христіанскаго царствованія, не построилъ церквей въ двухъ любимъйшихъ своихъ мъстопребываніяхъ въ Берестовъ и Бългородъ.
- (109) Анан. Оедоров. Историч. собр. о градѣ Сузд. гл. 4, во Временн. Моск. Истор. Общ. XXII, отд. 2, стр. 43.
  - (110) Татищ. Ист. Росс. II, стр. 89; Няк. Лът. I, 112.
- (111) П. Собр. Р. Лът. III, 2. 121. Въ третьей Новгородской лътописи показано, будто деревянная церковь Софіи сгоръла не въ 1045, а уже въ 1049 г. (— III, 208). Но это ошибка: потому что въ томъ же 1045 г. новгор. киязь Владиміръ заложилъ уже другую Софійскую церковь каменную (— 211).

(112) П. Собр. Р. Авт. I, 150; П, 88; Авт. Переясл. Сузд. Т. I. 74; Ст. Кн. I, 153. Степ. книга замітаеть, что церковь простояла 165 літь, а Воскр. літопись говорить, будто 168 літь (I, 155). Слід. церковь основана или въ 992, или въ 995 году. Никонова же літопись (II, 191) приписываеть основаніе этой церкви не епископу Осодору, а епископу Иларіону.

(113) Евген. Опис. К.-Соф. Соб. стр. 5 — 6; Филар. Ист.

Русск. Ц. І, 95.

- (114) Ст. Ки. І, 141; П. Собр. Р. Лът. И, 22. Авторъ Степ. квиги, по всей въроятности, не понявъ названія: Турова божница, вздумаль выразиться ясиве: церковь во имя св. мученика Турова, хотя такого мученика вовсе не существовало. А что подъ именемъ божницы у насъ разумѣлась въ древности церковь или храмъ: это видно изъ самой же древней лътописи (Собр. Р. Лът. I, 138; II, 34 и др.), и еще ясите изъ извъстныхъ отвътовъ новг. еписк. Нифонта Кирику, гдв читаемъ къ концу: «а крестъ достоить цвловати всемь, кто влазить во божници или церковь и евангеліе цълуетъ» (такъ въ обоихъ списк. Рум. Муз. Л ССХХХІ, л. 316 и M CCXXXVIII, л. 395 на обор.). Или, быть можеть, составитель Степенной книги имъль подъ руками, но только исказиль следующее выражение рукоп. Пролога въ слове объ успени блаж. вел. князя Володимера (подъ 15 Іюля): «и оттолъ наречеся мъсто святое, идъже и нынъ есть церькви святую мученику у Торова» (рукоп. Румянц. Муз. № 321, л. 360 на обор.), т. е. гдв и нынъ стоитъ церковь святыхъ мученикъ (Бориса и Гльба?) у Турова (урочища?). Сиес. примъч. 117 и текстъ, къ которому оно относится.
- (115) Снес. прим. 95. Объ урочишъ *Туръ* Калайдовича, Памятн. Росс. Слов. XII в., предисл. стр. XII. Объ имени *Туръ* у Карамз. т. I, примъч. 467 и др.
- (116) Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, № 2, отд. I, стр. 8—9. Замъчательно, что въ Прологахъ XV и XVI въка слово и пышъ въ означенномъ житіи св. Владиміра опущено (Опис. рукоп. Румяви. Муз. стр. 678. 687).

(117) Прол. Іюля 15. Потому, кажется, несправедливо въ разсмотрънныхъ нами извъстіяхъ о трехъ церквахъ видъть только образчики невъжества писцевъ (Филар. Ист. Р. Ц. I, 94, прим. 143).

(118) Иларіон. Приб. къ Тв. св. Отп. II, 277; Миих. Іаков. Хр. Чт. 1849, IV, 319. Дитмаръ: Urbs autem Kitava nimis valida... In magna hac civitate, quae istius regni caput est, plus quam

quadringentae habentur ecclesiae et mercatus 8 (Chronic. lib. VIII, n. 16, in Pertz Monum. Germaniae histor. III, 870 — 871, Hannov. 1839). Меховита говоритъ, что Болеславъ obsessione et fame Kyow expugnavit, pro illa tempestate, civitatem insignem et magnam, tricentas ecclesias et ultra habentem (Mechow. Chronic. Polonor. II, c. 6, p. 28, ed. Cracow. 1521). Въ Никон. лътописи подъ 1017 г., когда, по свидътельству Нестора, погорпыма въ Кіевъ церкви (Собр. Р. Лът. I, 62), читаемъ: «и погоръ градъ и церквей множество, яко до седлисотъ» (I, 124). Слово: quadringentae, т. е. 400, переписчики очень легко могли написать вмъсто — quadraginta, т. е. 40 (Cfr. Krug, Beiträge zur Münzkunde S. 101).

(119) Du-Cangii Constantinop. Christ. III, p. 23, Venet. 1729.

′ (120) П. Собр. Р. Лът. I, 63.

(121) «Бѣ бо въздано ея (церкви) при немъ (Мстиславѣ) възвыше, яко на копи стояще досящи» (П. Собр. Р. Лѣт. І, 65). Марков. О достопам. Чернигова, въ Чт. Моск. Истор. Общ. годъ III, № 1, отд. IV, 14 — 16; Чернигов. Губ. Вѣд. 1846, отд. II, часть неоффиц. № № 32. 33. 35. 36; Сѣверн. Пчела 1852, № 200, стр. 798. Сохраивлось преданіе, что въ началѣ XVIII вѣка, когда рыли землю для фундамента пынѣшней соборной колокольни въ Черниговѣ, найдены были два серебряныхъ идола: и недавно открытая надпись на царскихъ вратахъ теплой соборной церкви удостовъряетъ, что онѣ вылиты въ 1702 году изъ найденныхъ тогда идоловъ.

(122) П. Собр. Р. Лът. І, 65; Иларіон. Праб. къ Твор. св. Отц. ІІ, 278. Въ томъ, что соборъ быль посвященъ Упостасной Премудрости Божіей — Господу Інсусу, не можетъ быть сомнънія послъ яснаго свидътельства М. Иларіона о Ярославъ, что онъ «создаль домъ Богу великій и святый въ честь Его Премудрости» (Приб. къ Тв. св. Отц. ІІ, 278), тъмъ болье, что и Софійскій храмъ въ Цареградъ, послужившій образцемъ для кіевскаго, былъ посвященъ Сыну Божію, Упостасной Премудрости Божіей, по сказанію самихъ Византійцевъ (см. Славанск. печатн. кормч. ч. ІІ, л. 237 об. и Евген. Опис. К.-Соф. Соб. стр. 16 — 18).

Насчеть времени основанія кіевскаго собора мы держимся древнюйшаго льтописца, который именно говорить, что Ярославь имѣль дьло съ Печенегами въ 1036 году, вив града на мѣстѣ, гдѣ было еще тогда поле, и что въ 1037 г. на этомъ мѣстѣ онь только заложиль церковь св. Софіи, рѣшившись включить его въ черту города и обвести валомъ (Соор. Р. Лът. I, 65). А потому, если признать справедливымъ показаніе и древней льтописи Новгородской, что еще въ 1017 г. заложена бысть св. Софія въ Кіевъ (тамъ же III, стр. 1): то это, безъ сомийнія, была закладка другой Софійской церкви въ самомъ городь, а не вив его, тымъ болье, что та же льтопись чрезъ ньсколько строкъ подъ 1037 г. говорить: «заложи Ярославъ градъ Кіевъ и церковь св. Софія» (тамъ же). Значитъ, разумъетъ закладку уже другой церкви. Первую въ 1017 году Ярославъ, можетъ быть, только заложилъ, да по тъснымъ обстоятельствамъ вовсе оставилъ безъ построенія. Или, не сгоръла ли она, едва цачатая, во время страшнаго пожара кіевскаго, бывшаго въ томъ же году, когда точно погорпша въ Кіевъ церкви (Собр. Р. Лът. І, 62; снес. Карамз. Ист. Гос. Росс. ІІ, примъч. 11)? Что же касается до сказанія поздивішихъ літописей, будто Ярославъ поразилъ при Кіевъ Печенеговъ въ 1017 году и тогда же заложиль Софійскій соборь, а окончиль его въ 1037 г. (Собр. Р. Лът. III, 210; V, 132. 137; Ник. Лът. I, 124. 134): то оно, какъ несогласное съ древивишими льтописями, не заслуживаетъ большаго вниманія.

Судя по тому, что кієвская Десятицная церковь строилась семь літь, нові ородскій Софійскій соборъ такъ же семь літь, можемъ приблизительно полагать, что и Софійскій соборъ въ Кієвъ окончень около 4045 года.

Константинопольскій Софійскій соборъ, воздвигнутый императоромъ Юстиніаномъ въ VI въкъ (532 — 538), имъль въ длину болъе 38 саженъ, въ ширину около 34, въ вышину 26 и въ понеречвикъ купола около 45 саженъ. А кіевскій Софійскій — въ длину 47, въ ширину  $25\frac{1}{2}$ , въ вышину до карняза поль куполомъ 40 саженъ съ аршиномъ и въ поперечникъ купола 40 аршинъ. Подробнъе объ устройствъ К.-Софійскаго собора, его украшеніяхъ и отличіяхъ отъ константинопольскаго см. Евген. Опис. К.-Соф. соб. стр. 25-31. 44-46; Фундукъ. Обозр. Кіева стр. 34-43, и особенно Скворцев. Опис. К.-Соф. собора по обновленіи его въ 1843-1853 годахъ, стр. 10-49. 36-52, Кіевъ 1854.

(123) Въ пергамениомъ Прологѣ Новгор. Соф. библ. XIII — XIV в., безъ ЛР, на 132 листахъ, подъ 4-мъ числомъ Ноября (л. 42 об.) читаемъ: «Въ тотъ же день (4 Ноября) священа бысть великая церковъ святая Софія, иже въ Руси, юже бѣ создалъ благовѣрный князъ Ярославъ и митрополію святой Софіи створи, и по

семъ церковь на златыхъ вратъхъ созда святой Богородицы благовъщенія, иже бъ заложиль градь великый, рекомый Кыевъ; по семъ святаго Георгия монастырь; тако бо въ кръщении наречено бысть имя ему Георгий, тёмже въ память свою созда церковь, и святыя Ирины церковь созда, иже бысть число льта отъ начала миру 6545 (1037); и при семь нача въра крестьянская плодитися и раширятися, и чърноризци пачаща множитися и монастыреви; и бѣ Ярославъ любя церковныя уставы, и прозвитеры любяще повелику, излиха чърнориризци любя и кинжникы, и кингамъ прилежа и почиташе въ нощь и въ день; и собра писца многы и пръгладяще отъ единскыхъ кингъ на словиньское писание, и списа книгы многы, имиже поучаються върыни людие, наслажаются Божества, яко нъкто землю разорить, другый же разорить, иныйже стеть, а иныи пожинають и ядять пищу неискудную; отецъ бо сего Владимиръ землю разори и омачи, рекше крыщеніемъ просвъти; сь же насъя книжными словесы сердце върныхъ людий, а мы пожинающе, учение приемлюще книжное; велика бо полза бываетъ отъ ученія книжнаго; книгами бо учими и кажеми есме пути показпия и радость духовную обратаемъ и въздържанию от в словесъ божествьныхъ; се бо суть ръкы напаяюще вселеную всю; се суть и ходящая мудрости; иже бо книжная словеса часто почитаеть, то бесъдуеть съ Богомъ, или съ святыми мужи, почитая пророческыя бесъды и евангельская учения и апостольская и святыхъ отецъ, въсприемлетъ душа ползу гелику. Съ же киязь, якоже ркохомъ, любимъ бяше книгамъ, и списавъ положи въ святой Софіи, юже созда и украси златомъ и сребромъ и съсуды церковычыми, и ставляя прозвитеры и дияконы, и дая отъ имвнія своего, веля имъ учити люди и приходити часто къ церквамъ. И радовашеся Ярославъ, видя церкви многы и люди крестьяны зѣло; а врагъ поовжаемъ сътоващеся. И тако поживъ въ благочествін и предасть душу Господеви мъсяца Февраля въ 20. И бысть всъхъ дній Ярославль 60 льтъ и 6». О другомъ древнемъ Прологь, гдъ подъ 4 Ноября значилось тоже освящение церкви, упоминаетъ Захарія Копыстепскій (Опис. К.-Соф соб. стр. 13). Сказаніе, очевидно, запиствовано изъ лътописи.

(124) Сказавъ о заложеніи Софійской церкви, літописецъ выражается: «и посемъ церковь на золотыхъ воротіхъ...» (П. Собр. Р. Лтт. I, 65). См. тамъ же приміч. подъ буквою т. Иларіон. въ Приб. къ Тв. св. Отп. II, 279.

(125) П. Собр. Р. Лът. I, 65. Представленное сказаніе о построенія и освященій перкви св. Георгія сохранилось въ Прологахъ, каковы: Погодинскій XIV въка, писанный на пергамент, и библіотеки Спб. Дух. Академін подъ № 271 бумажный XVI в., и въ другихъ рукописныхъ сборникахъ (моей библ. № 2, л. 313 об.). Изъ перваго Пролога оно взято и напечатано сполна въ Кіевлянитъ (III, стр. 66 — 67) подъ заглавіемъ: «Въ тотъ же день (т. е. 26 Ноября) священие церкви святаго Георгия въ Киевт предъ ераты святыя Софія».

На-столование, т. е. возведение на столъ (еу-Зроующо, іпthronisatio), какъ справедливо объяснилъ еще М. Евгеній, согласно съ древностію (Оп. К.-Соф. соб. стр. 15), былъ обрядъ въ древней перкви, состоявшій въ слъдующемъ: по рукоположеніи кого-либо въ санъ епископа назначался особый день, когда во время литургін, всябдь за прочтеніемь Апостола и Евангелія, этоть новопоставленный епископъ былъ торжественно возводимъ посвятившими его іерархами на канедру (на столъ — Эробос) среди церкви и привътствуемъ провозглашениемъ его епархии и цълованиемъ (Bingham. Orig. eccles. lib. II, с. XI, § 16). Объ этомъ же обрядъ настолованія или посажденія на престель подробно говорить и Симеснъ Солунскій — въ Разговор, о св. священнодъйствіямъ и тариствамъ церковныхъ, гл. 186. 197 (русск, переводъ въ Хр. Чт. 1856, за Іюль, отд. И, стр. 276. 291). Въ помянутомъ Погодинскомъ Прологь XIV выка сбъ этомъ настоловании, которое Ярославъ установиль совершать въ Георгіевской церкви, читаемъ: «и святи ю Лариономъ митрополитомъ мъсяца Ноября въ 26 день, и сотвори въ ней настолование новоставимымъ епископомъ». Здесь и мысль ясна, и видимо различаются два дъйствія: святи ю въ 26 день Ноября, и всятдь за тімь: сотвори во ней настолованіе новоставимымъ епископомъ. А потому чтеніе этого Пролога мы предпочитаемъ чтенію другаго, хотя столько же древняго, пролога, въ которомъ написано: «и сътвори настолование повъставимымъ псалмомо». Туть очевидная описка, совершенно низвращающая смысль ръчи, или лучше, недлещая никакого спысла: что такое новоставимый псаломо? Равнымъ образомъ не можемъ согласиться, будто подъ настолованіемъ, которое сотворилъ Ярославъ въ Георгіевской церкви, разумъется освящение ея и собственно поставление въ ней новой трапезы. Развъ Ярославъ двукратно освящаль церковь — 26 Ноября и вслідь за тімь? Или разві поставленіе повой трапезы въ церкви бываетъ послъ освященія церкви и есть нъчто отдъльное отъ освященія? (Филар. Ист. Русск. Церкв. І, 455, примъч. 264). Несомнънно, что настолованіе епископовъ существовало и у насъ съ самаго начала: «азъ.... отъ богочестивыхъ епископъ священъ быхъ и настолованъ», говоритъ о себъ митрополитъ Иларіонъ въ своемъ Исповъданіи (Приб. къ Тв. св. Отц. II, 255).

Праздникъ св. Георгію подъ 26 Ноября значится въ нашихъ місяцесловахъ XII — XIII віжа (въ перг. Евангеліи XII — XIII в. Новг. Соф. библ., пис. попиномъ Максимомъ. Снес. Оп. рук. Рум. Муз. стр. 172). Этотъ же праздникъ св. Георгію 26 Ноября существоваль, какъ досель существуетъ, и въ Греціи по случаю освященія въ честь его одной тамошней церкви. См. Греческ. Синаксарій и Минею подъ 26 ч. Ноября.

(126) О древи. кіев. церкви св. Ирины, въ Ж. М. Н. П. 1846, № 42, отд. И, стр. 423 — 453; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 48 — 51.

(127) П. Собр. Р. Лът. I, 66.

(128) П. Собр. Р. Лът. I, 67; III, 2. 211 — 212; V, 138; Метафраст. Опис. Новг. Соф. соб. стр. 15 — 21, Новгор. 1849.

(129) На-примъръ, толщина нижийхъ стънъ Десятинной церкви въ полтора аршина, а Кіево-Софійскаго собора около двухъ аршинъ, и растворъ въ стънахъ Десятинной церкви втрое толще противъ кирпича, изъ котораго онъ сложены (Фундукл. Обозр. Кіева стр. 29 — 30; Максютин. Очерк. истор. зодч. въ Россіи, стр. IV. XII, въ Русск. Старинъ, изд. Мартын.).

(130) Собр. Р. Лът. I, 50. 52.

- (131) Левшин. Историч. опис. Моск. Успенск. соб. стр. 23. 24, Москв. 1783; Спегирев. Памятник. Москов. древн. тетр. II, л. 15—16; Сахаров. Изельд. о Русск. вконоп. II, стр. 27. 35, Спб. 1849.
- (132) Софійск. Временн. ч. II, стр. 364; Метафраст. Опис. Новгор. Соф. собора, стр. 23.
- (133) Тихоправ. Археолог. замътки о город. Суздалъ и Шуъ, въ Записк. Отдъл. Русск. и Слав. Археолог. т. I, отд. I, стр. 90.

(134) Губери. Волын. Въдом. 1843, № 26.

(135) На липевой сторонъ этой иконы внизу находится троякая подпись: славянская, подъ нею греческая греческими буквами и еще ниже такая же греческая полуславянскими буквами. Представимъ двъ первыя: «Образъ писанъ въ лъто 6501 (т. е. 993) Симеономъ іеромонахомъ.» 'Ехжі історубуса є ї єту 5 фа і по Συμεών ієроμονάχου. Древнійшею представляется по буквамъ подпись средняя — греческая, а въ верхней и инжией буквы ка жутся очень недавними (Восток. Опис. Румянц. Муз. стр. 220; Макар. Свід. объ иконі Х віка въ Нижегор. Благовіщ. монаст., напеч. въ Записк. Археол. Общ. т. III, засід. VI—VIII, прилож. стр. 73 — 74).

(136) Фундукл. Обозр. Кіева въ отн. къ древи. стр. 57 — 59.

(137) Подробите о мозаикт, фрескахъ и храмовой иконт Кіево-Софійскаго собора см. Евген. Опис. К.-Соф. соб. 49—21. 42—46; Фундукл. Обозр. Кіева, стр. 37—43; Сквору. Описан. К.-Соф. соб. по возобновленія его, стр. 44—19. 36—49; Крыжановск. Кіевск. мозаики, въ Записк. Археолог. Общ. т. VIII, стр. 235—260; его же Кіево-Софійская стъпопись, въ Съвери. Пчелт 1853, МР ЛР 147. 148.

(138) Описаніе новгородскаго образа св. Софін см. въ Опис. К.-Соф. собора, стр. 21—22. А слова Сильвестра— въ Акт. Археогр. Экспед. І, стр. 248; Москов. собор. на еретик. XVI в., стр. 20, М. 1847.

(139) На-примъръ: «въ лѣто 6849 (1341) Архіепископъ Новгородскій Василій покры св. Софію свищемъ, что была погорѣла, и иконы исписа, и кивотъ доспъ» (Собр. Р. Лѣт. III, 80). Или: «лѣта 7214 (1706) —, повелѣніемъ преосвященнаго Іова Митрополита...., въ соборной перкви Премудрости Божін святыя образы, мѣстные и въ тяблѣхъ, и около столновъ и въ придѣлѣхъ, починили и олифили» (тамъ же стр. 276).

(140) П. Собр. Р. Лът. III, 211; Метафраст. Опис. Новг. Соф. собора, стр. 6—14. 28—31.

(141) О мозаических изображениях Кіево-Софійскаго собора преосвященный М. Евгеній зам'ятиль, что «они доказывають терпіливость художников въ подбор'я цв'ятных стеколь, но не доказывають вкуса въ выбор'я рисунков и предметовъ» (Опис. К.-Соф. соб. стр. 31). Но фрески этого собора, по искусству, стоять еще ниже мозаики.

(142) Разумъемъ греческій мпсяцесловъ, изданный по повельнію Императора Василія, съ лицевыми изображеніями Святыхъ (Menologium Graecorum..., ed. Urbini 1727), и другой греческій мъсяцесловъ, составленный въ X стольтіи неизвъстнымъ, такъ же съ изображеніями Святыхъ (Allatius, de libr. Eccles. Graec. dissert. I, 84).

(143) П. Собр. Р. Авт. І, 52. Изображеніе креста, найденнаго въ развалинахъ Десятинной церкви, можно видъть у  $\Phi yn-dy\kappa n$ . въ Обозр. Кіева между стр. 28 и 29.

(144) Описаніе и изображенія этихь монеть см. у Сахар. Льтоп. Русск. Нумизм. І, стр. 30—31 и табл. І. ІІ; такъ же въ Записк. Спб. Археол. Нумизмат. Общ. т. І, стр. 386 — 398, табл. XVIII № 1; XXII № 18, и въ статьт Волошинск. Опис. древнихъ Русскихъ монеть, найденныхъ близъ Нъжина въ Маъ 4852 г. изд. Кіев. 1853. Спес. Съверп. Пчела 4852, № 194; Москвитян. 4852, № 17.

(145) Изображенія гробпицъ Владиміровой и Ярославовой, также мозаикъ и фресковъ К.-Соф. собора см. у Фундукл. въ Обозр. Кіева между стр. 28—29. 36—37. 38—39. 40—41, и еще Ж. М. Н. П. 1844, ки. 1 въ кощф: снимокъ трехъ Кіево-Софійскихъ фресковъ. А изображеніе креста препод. Авраамія Ростовскаго приложено къ стать в Гр. Толстова: Древи. святыни Ростова вел., номъщ. бъ Чтен. Моск. Истор. Общ. годъ III, № 2.

(146) Объ изображеніяль на кіевск. мозанкъ и фрескахъ см. Бесъды къ глаголем. старообрядцу, стр. 235 — 236, изд. 3, и Ж. М Н. П. 1844, № 1. А превосходиые рисунки съ мозанческихъ икопъ константинопольскаго Софійскаго собора номъщены въ великолъпномъ изданіи подъ заглавіємъ: Alt-Christliche Baudenkmale von Constantinopel von V bis XII Jahrhundert..., von Salzenberg, Berlin 1854.

(147) П. Собр. Р. Авт. I, 50. 52. О св. Кириллъ и Меоодіъ — въ Москвитян. 1843, ч. III, № 6, стр. 422 — 423.

(148) *Оболенск*. О двухъ древн. святын. Кіева— въ Кіевлян. III, стр. 445. П. Собр. Р. Лът. II, 30.

(149) Нынт можно встртчать только частицы этих мощей. На-примтръ, въ одномъ напрестольномъ серебряномъ-позлащенномъ крестт св. Александроневской Лавры, который устроенъ въ 1688 году и пожертвованъ въ нее отъ ключаря Благовъщенскаго собора, монаха Іосифа (какъ значится въ описи), паходятся въ числъ многихъ другихъ мощей и мощи Климента папы римскаго.

(150) Мних. Іаков. въ Хр. Чт. 1849, II, 327; Нпк. Лът. I, 92; Степ. Кн. I, 135. Дитмаръ: Archiepiscopus civitatis illius cum reliquiis sanctorum et ceteris ornatibus diversis hos advenientes honoravit (Chronicon lib. VIII, n. 16, in Pertz Monum. Germ. hist. III, p. 870).

(151) Степ. Кн. I, 39. 160; Несторъ: «се бо (т. е. Ольгу) вси человъци прославляютъ видяще лежащи въ тълъ на многа лъта; рече бо пророкъ: прославляющая мя прославлю» (П. Собр. Р. Лът. I, 29; Карамз. Ист. Госуд. Росс. I, прим. 473). И далъе: «въ лъто 6515 пренесени святіи въ святую Богородицю» (П. Собр. Р. Лът. I, 55). Ръчь, очевидио, о перенесеніи святымът чего же именно? Иконъ (Карамз. П. Г. Р. I, стр. 228, изд. 2)? Но иконами Десятинная церковь была обогащена съ самаго начала, и откуда опъ могли быть перенесены? Или мощей? Но, сколько извъстно изъ другихъ свидътельствъ, при Владиміръ перенесены въ церковь святыя Богородицы только мощи В. К. Ольги (см. слъдующія прим. 452—453).

(152) Ст. Кв. I, 40. Миих. Іаков. — въ Хр. Чт. 1849, 11,307.323, изд. 2.

(153) Въ одномъ изъ названныхъ житій, которое помѣщено въ рукописномъ Прологъ XV въка подъ 11 числомъ Іюля читаемъ: «но Бога должника себъ сотвори, иже ю тако прослави нетлъніемъ, блажено тъло вънчавъ, иже и донынъ есть встми видимо върными рускыми сыньми»... И въ копцъ: «и вземъ (Владиміръ) тило отъ земли бабы своея нетлино, и вложища въ раку древяну, и поставиша въ церкви святыя Богородица» (рукоп. Румянц. Муз. M 321, л. 353 — 354). Этоже житіе помъщено и въ печатномъ Прологъ подъ 11 Іюля. Другое житіе св. Ольги, встръчающееся въ рукописи XVI в., по накоторимъ, находящимся въ немъ, любопытнымъ подробностямъ, помъщаемъ здъсь сполна: «Святая великая княиня Олга родися въ плесковской странъ, в веси зовомыя Выбуто. Отца имъаше невърна сущи, такожъ и матерь некрещену отъ языка Варяжска; и отъ рода не княжска, ни отъ велможъ, но отъ простыхъ бяше человъкъ. О имени жъ отца и матере инсаніе нигдъжь изъяви. Образомъ бяше святая тиха и кротка и любима ко всемъ и мудра зело. Посемъ князь Рускій Игоуръ поня ю за ся за премногую ея добродътель и добронравіе. По временижъ родися сынъ има Святославъ, еще бо в невърствіи има сущи. Посемъ Древяне убиша великаго кинзя Игоуря. Сыцу жъ его Святославу в то время еще младу сущу оста отца своего и съде в Киевъ. Святая же княиня Олга, по смерти мужа своего Игоря, просвіщена бывши Божіею благодатію, и иде в землю греческую, в царствующий градъ, взыскати въры Христовы, идъже християнъство утвердися. И паки прищедъ святая в царствующій градъ, и испроси отъ

патріярха святаго крещеніа. Посемъ царь въсхоть пояти святую за ся; понеже бо мудра бъ и краспа этло. И абіе Божіею помощію / упремудри царя и глагола: царю не подобаетъ христіяномъ поганыхъ понмати. Посемъ царь же с патріархомъ самъ крести, своима рукама, святую, въ имя Отца и Сына и святаго Духа, и нарекоша имя ей: Елена. И паки поучивъ ю патріархъ отъ божественыхъ писаній. Посемъ святая даде патріярху блюдо злато з драгими камыкі, иж женчюгомъ устроено, на послуженіе святому олтарю соборные церкви. И паки царь глагола святьй: пойди за мя: се уже крещена еси. Святая же глагола: царю, не подобно ти есть поняти; понеже породиль мя еси в купъли святаго крещеніа. Царь же, помысливъ, и патриярхъ, яко це подобаетъ поняти ей, п даде святей дары многи, - царь такожъ и натріярхъ; и отпустиша ю свеликою честью в землю Рускую к людемъ своимъ. И посемъ святая нача требища и коумиры сокрушати по многимъ мъстомъ, и в тъхъ мъсто нача кресты Христовы поставляти: кресты же тѣ Христовы зпаменія и чюдеса творять и до сего дии, идіже святая поставила бяше. Посемъ же святая хожаше по градомъ и по мъстомъ, учаще въры Христовъ, и уроки легкін и дани полагаше на людехъ. И паки прінді святая на місто Плесковы ріжи и Великіе, и възлюби місто вельми; бяху бо на мъстъ томъ лъсъ великъ и дубровы многи. И ту видь лучю трисіятельнаго Божества, и на мъстъ томъ крестъ ностави: кресть же той стоить и до сего дии въ намять святыя. Святая же пророчески глагола бояромъ своимъ и рече: на мъстъ семъ будетъ церковь святыя тронцы; градъ же будетъ великъ и славенъ зъло, и изобиліа в немъ будеть многа. И посемъ святая прінде к сыну своему Святославу и живяще с нимъ. И абіе нача святая учити сына своего Святослава о въръ Христовъ; сынъ же святыя нимало внять о семь, но хожаше въ мнозъ силы, и плъняше грады и языцы, и дани многи полажаше на нихъ, и послъди и самъ Святославъ в невъріи убьенъ бысть отъ агарянъ. И посемъ святая посла много злата на Плескову реку, идъже видъ лучю трисіятельнаго Божества, на поставленіе церькви святы троица. И посемъ по крещеніи поживе льть єї и угоди Богу, й с миромъ предавъ святую свою и честную душю в руцѣ Христу Богу в лъто 6477, мъсяца Июля в аг день. И посемъ, времени многу минувшу по преставленіи святыя, внукъ же ея — блажевный князь Владимеръ въспомяну о мощехъ святыа бабы своеа, и пріиде на мъсто самъ с митреполитомъ и со всёмъ священнымъ соборомъ и с фимяномъ, и раскопавше землю, и обрътоша честныя мощи святыя бабы своея княнии Олги цълы и нерушимы пребывають. Они же прославища Бога, и въземъще мощи, и положища въ церкви святыя Богородица, въ гробъ каменеъ мале; и на верху гроба того честнаго окопце сътворища: и тудъ видять блаженныя тъло лежаще цъло и тлънію непричастно, но свътящеся яко солице. А иже кто пріидътъ с върою ко гробу святыя: и окопце оно, иже на гробъ святыа, само о себе отверзется, и видятъ честное тъло и мнози пріемлютъ исцъленіе неоскудно а другимъ, иже не с върою приходящимъ к честному ковчегу святыя, не отворится оконце гробное, и не видятъ святаго и честнаго ея тъла, но токмо гробъ видяху святыя» (рукоп. Рум. Муз. № 397, л. 380 об., Восток. Опис. стр. 601).

(154) Ст. Кн. I, 34; Собр. Р. Лът. I, 55; Труды Общ. Ист. и древи. Росс. ч. III, кн. 1, стр. 166 — 167.

(155) Подъ 41 ч. Іюля значится память ея и въ сербскомъ прологѣ XIII вѣка (Оп. рукоп. Румянц. Муз. стр. 452).

(156) И по древивйшей льтописи (П. Собр. Р. Льт. I, 34; Льт. Переясл. 35), и по сказанію мишха Іакова (Хр. Чт. 1849, И, 337), и по Прологу XIII выка (Румяни. Муз. стр. 453), они были рождены отъ Болгарыни: свидьтельства достовърныя естественно предпочесть несогласному съ ними свидьтельству сомнительной льтописи Іоакимовой, будто Борисъ и Гльбъ родились отъ греческой царевны Анны (Татисц. Ист. Росс. I, 40; И, примъч. 184). Развъ согласиться, что Анна была только двоюродная сестра греческихъ императоровъ Василія и Константина и дочь болгарскаго царя Петра? Этимъ, дъйствительно, удобно примиряются означенныя разнорьчія (Лавровск. О льтописи Якимовской, въ Учен. Записк. 2-го Отд. Ак. Наукъ, И, вып. 1, стр. 453—455).

(157) «Быша сынове мнози у Владимера, въ ниже бъста святая сія.... тако свътящися, аки двъ звъздъ свътдъ посредъ темныхъ» (Нестор. въ рукоп. житін св. Бориса и Глъба, Рум. Муз. Ле СЫІ).

(158) Миих. Іаков. Жит. св. Бориса и Гльба, Хр. Чт. 1849, II, 340. Преп. Песторъ въ Житіи ихъ (отрывки см. въ Русск. Истор. Сборн. IV, стр. 438—440) говоритъ: а) о св. Борисъ: «много показа милосердіе во области своей, не точіюжь къ убогимъ, но и ко всёмъ людемъ, якоже всёмъ чудитися милосердію его и кротости; бъ бо блаженный кротокъ и смиренъ»; б) о св. Гльбю: «многужъ милостиню творя нищимъ, и вдовицамъ, и сиротамъ»; в) объ обоихъ вмъстъ: «пребыста въ поучени Божихъ словесъ, милостиню творяща нищимъ, и убогимъ, и вдовамъ, яко не имъти у себе ничтожъ» (рук. Румянц. Муз. Л ССП).

(159) Извъстно, что между частными сказаніями препод. Нестора о св. Страстотерпцахъ, какія изложиль онъ въ житін ихъ и потомъ въ своей лътописи, есть изкоторыя разпоръчія и одно даже противоръче (Кубарес. Нестор. въ Русск. Истор. Сборн. IV, 409 — 413; Казанск. въ Огеч. Записк. 1851, Январь). Но эти разногласія, которыя впрочемъ болье или менье удобно примиряются (Бутков. Разб. трехъ памяти. русск. дух. литер. примъч. 37, стр. 99, Спб. 1842), не даютъ права отнимать у преп. лътописца какое-либо изъ означенныхъ сочиненій, а предполагаютъ только, что и онъ, подобно всякому историческому писателю, могъ исправлать въ поздивищемъ св: емъ сочинении ошибки или неточности, допущенныя въ прежнемъ, пользуясь новыми, достовъриъйшими извъстіями. Потому, въ случав невозможности примирить какое-либо изъ подобныхъ разпогласій, справедливъе слъдовать показанію льтописи, какъ сочиненія, написаннаго Несторомъ послів отдівльныхъ словъ о св. Борисв и Габов и друг.

(160) «Повелъжъ христолюбивый князь изыскати тъла св. Глъба, егоже много искавше и не обръташа; по лътъяст единомъ ходяще ловцы обрътоша тъло святаго лежаще цъло....» (Исстор. въ Жит. Бор. и Глъб. Румянц. Муз. Л ССІІ).

(164) Все, досель сказанное о св. мученикахъ, см. въ Собр. Р. Лът. I, 57—59; Лът. Переясл. Сузд. стр. 35—41; Нестор. Жит. Бор. и Глъба (Рум. Муз. Л ССИI; Русск. Нетор. Сбори. IV, стр. 440—446); Іаков. миих. Жит. Бор. и Глъба (Хр. Чт. 1849, II, 336—357; снес. Опис. Рум. Муз. стр. 203); Ник. Лът. I, 417—122; Степ. Кв. I, 184—201.

(162) «Многажды пощію, говорить Несторь въ житій ихъ, на мъсть томъ видяху, идъже лежаше тъло святою страстотерньцю Бориса и Глъба, овогда свъщъ, овогда столиъ огненъ съ исбеси сущь», — и разсказываетъ, что когда однажды иноземные Варяги, переходя чрезъ Вышгородъ, остановились близъ того мъста, и одинъ изъ Варяговъ, по невъдънію, сталъ ногою на могилу св. Мучепиковъ, то изъ нея вышелъ огонь и опалилъ его погу такъ, что опъ не могъ ходить (рукоп. Румянц. Муз. ЛЕ ССІІ).

(163) Онъ забылъ послъ заутрени потушить одну свъчу, сто-

явшую на высокомъ мѣстѣ, отъ которой и произошелъ пожаръ. Впрочемъ сгорѣли только стѣны церкви, а все, находившееся въ ней, успѣли вынести и спасти. Этотъ пожаръ, замѣчаетъ препод. Несторъ, Богъ попустилъ съ тою цѣлію, «дабы ина церкви паки возгражена была на томъ мѣстѣ во имя святую и блаженную страстотерпцу Бориса и Глѣба, и тѣло же тою изнесено бысть любовію отъ ядръ земныхъ, — якоже и бысть» (тамъ же).

(164) «И видъща тъло блаженную ни по единого струна отъ язвъ имуще на себъ; и бъста, аки спътъ, бълъющеся; лице жъ ею свътяся, аки ангелома, якожъ на много часъ чюдитися архіепископу и всъмъ людемъ» (тамъ же).

(165) «Таче потом властелин градный шед къ христолюбивому Ярославу, то и повъда ему все о святую; яже слышав, почюдися тому. Потомже, пришедшу к нему архиепископу Іоанну, испов'єда ему христолюбецъ, како святая имущему суху ногу цълу створиста, и како очи слъпому даста. Архиеписковъ же, то слышав, и ужасен сый бысть; н, свът же благый помыслив въ умъ, глаголя къ храстолюбцу: лепо ли бы нам, благовърный царю, церковь имя ею возградити, и уставити день, в опже празновати има. Той слышав христолюбивый княз от митрополита и рече ему: благъ свът твой, отче: и якоже велини, тако створим. Потомже повель древодълм приготоенти древо на согражение церкви; от бо уже время зимно. Ониже повелънное имъ от христолюбца приготоваща древо и, наставльшу літу, возградиша церковь въ имя святую блаженную страстотрынцу Бориса и Гльба, о кльтив, въ нейже стояста рацв святою. Христолюбивый ж княз украси церковь в верхов, и всякими красотами, иконами и ппыми писмены; повелъже и на иконъ святою написати, да входящен въ церковь върнін людие, тин видяще ею образ написан и аки самою зряще, чи тако с върою и любовию покланяющися има и целующе образ ею. Таче потом христолюбецъ моли я, рече архиепископа, да шед освятить церковь, и святую службу створитъ в ней. Онъ же ту абие поим попове и діаконы и весь причет церковный, и иде въ предреченный град купно со христолюбивым Ярославом и с велможами. Пришедшим же им въ град, и сотвори архиепископъ обычное храму обновление, рекъше священие; рацъ же святую постави въ церкви на десней странъ, мъсяца Июля въ кд, в онже блаженный Борисъ убиен бысть. Устависта ж христолюбивый Ярослав и преподобный митрополить Іоан въ день на всяко лето празникъ творити има, якож и ныпъ свершается.

Таче потом, яко сконча святую литоргию, поятъ и благовърный княз Ярослав на объд со всъми обрътшимися ту. Възвеселижеся христолюбецъ веселием духовным, яко тако благодати сподобистася святая его братия: уже не от инъх слышал, но и самовидец бысть. И еще бо им всем сущимъ на святей литоргии, и человекъ хром и не могий ходити, с трудом же великим прельзе к раць святою, моляшеся припадая; и яко приближишася к ракама, ту абие утвердиста нозв его, и востав хожаше пред всвии, славя Бога и святою. Створи ж хрпстолюбецъ пир великъ празникъ святую, не токмо бояромъ, но и всъм людем, пачеже нищим, и всъм вдовицам, и всъм убогим; повель же и от имъния своего даяти им. Сотвори ж тако празнующе до й дне. Таче потом христолюбецъ въ столный градъ повелѣ властелину града того даяти от даяшия церкви святою десятую часть. Архиепископъ же, остав, постави попы и дяконы, и повель имъ пъти въ церкви святою вечернюю и заутрениюю, и святою литоргию по вся дин служити; и постави имъ старъйшину. Чи тако отиде въ свою каоолисский икклисия» (Пестор. Жит. Бор. и Глъба, тамъ же); Іаков. мних. О чудесахъ Бор. и Глъба, въ Хр. Чт. 1849, II, 359 — 361; снес. Опис. Румянц Муз. стр. 203; Пролог. XIII в., въ Опис. рук. Рум. Муз. стр. 453; Ст. Кн. I, 201-204. Праздинкъ 24 Іюля въ честь св. Мучениковъ Бориса и Глеба встречаются уже въ месяцесловахъ XII и XIII в. (Опис. Румянц. Муз. стр. 171. 172. 453).

(166) «иже и донышь есть», присовокупляетъ преп. *Иссторъ* (Жит. Бориса и Гльба, тамъ же).

(167) «Пришедъ же (Изяславъ) въ единъ день, видъвъ церковь святую ветху сущу, призвавъ старъйшину древодълей, повелъ ему церковь возградити во имя Святою» (*Нестор*. въ томъ же Житіи; Степ. Кн. I, 205).

(168) Составитель Степенной книги выражаеть это довольно ясно, когда, обращаясь къ св. Владчијру витстъ съ бабкою его св. Ольгою и чадами св. Борисомъ и Глтбомъ, говоритъ, что церковь пріяла праздновать память встхъ ихъ въ одинъ и тотъ же мтсяцъ (именно: Ольги — 41 Іюля, Владиміра — 15, Бориса и Глтба — 24): «якоже купно, честпо и купно время отъ Бога прославлени бысте» (Степ. Кн. І, 43). Снес. Гизел. Синопс. л. 46, Кіевъ 1680. Въ XIII в. память св. Владиміра 15 Іюля несомитно чтилась (Собр. Р. Лтт І, 205; V, 477), подобно памяти св. Ольги и св. Бориса и Глтба, хотя въ мтсяцесловахъ того времени, доселть

навыстныхь, память эта еще не упоминается. Впрочемь, касательно нашихъ мъсяцеслововъ древнихъ надобно замътить вообще, что въ однихъ изъ нихъ, писанныхъ въ XII и XIII стол., есть уже имена иъкоторыхъ русскихъ святыхъ (Опис. Рум. Муз. стр. 171—175); за то въ другихъ даже XIV, XV и XVI въковъ иътъ ин одного русскаго святаго и праздника (тамъ же стр. 177. 180. 184. 187. 188).

(169) Иларіон. въ Прибавл. къ Тв. св. Отц. II, 277. 278. 281; Мних. Іаков. въ Хр. Чт. 4849, II, 324 — 325. 335;

*Нестор.* П. Соор. Р. Лът. 1, 57.

(170) «Встань отъ гроба твоего, честная главо! Встань, отряси сонъ! Ты не умеръ, но синшь до общаго всѣмъ востанія... Отряси сонъ, возведи очи и посмотри, какъ Господь, сподобивъ тебя почестей небесныхъ, не оставилъ тебя бсзъ памяти и на землѣ, въ сынѣ твоемъ» (Приб. къ Тв. св. Отц. II, 279).

(171) М. Евген. Опис. К.-Печер. Лавры стр. 112—114, изд. 2; Опис. К.-Соф. собора стр. 49; Левшин. Москов. Успен. собора стр. 37. Частицы мощей св. Владиміра есть, на-прим., въ одномъ изъ напрестольныхъ крестовъ св. Александроневской Лавры, о ко-

торомъ мы упомянули въ примъч. 149.

(172) Такъ, не со времени ли еще св. Владиміра начали у цасъ чтить память (Іюля 12) первыхъ христіанскихъ мучениковъ на Руси, Варяговъ Оеодора и Іоанна, вкусившихъ смерть во дни язычества Владимірова? По крайней мъръ, и самъ Владиміръ и Кіевляне, участвовавшіе прежде въ невинной смерти Страстотерпцевъ, а теперь просвъщенные истинною върою, имъли къ тому особенныя, сердечныя побужденія. И построеніе Владиміромъ Десятинной церкви на мъстъ, гдъ жили и пострадали за Христа эти мученики, не указываетъ ли уже на нъкоторое чествованіе ихъ въ Кіевъ? Памать ихъ встръчается въ Прологъ XV в. (Оп. Румянц. Муз. стр. 455).

(173) Древп. Русск. святцы при Остром. Еванг., Хр. Чтен.

1852, I, 485 - 517.

。(174) Іаков. мних. въ Xp. Чт. 1849, II, 324; П. Собр. Р.

Лът. І, 65.; Лът. Переясл. Суздал. стр. 32.

(175) П. Собр. Р. Лът. I, 58; *Нестор*. рукоп. Жит. Бориса и Глъба (въ Русск. Истор. Сборн. IV, 441); *Іаков. мних.* въ Хр. Чт. 1849, II, 342; Лът. Переясл. Сузд. 37.

(176) *Нестор*. Жит. Бориса и Глъба (рукоп. Румянц. Муз. « CLII); *Іаков. мних*. въ Хр. Чт. 1849, II, 361; спес. Опис.

Рум. Муз. стр. 201. 203.

(177) «И хождаше по вся дни въ церковь Божію и послушая Божественныхъ писаній со всяцъмъ вниманіемъ....» (*Нестор*. въ рукоп. Житіи препод. Оеодосія).

(178) Русск. Достопамяти. І, стр. 7-8.

(179) Истор. Христіанства въ Россіи до св. Владиміра, стр. 215 — 220.

(180) Описаніе этой Минен сділано Востоковыми (Уч. Зап. 2-го Отд. Ак. Наукъ, кн. II, вып. 2-й, стр. 126 — 128). Припомнимъ, что какой-то Путята, тысяцкій Владиміровъ, былъ, по Іоакимовской льтописи, однимъ изъ главныхъ дъйствователей еще при врещеніи Новгородцевъ, и что другой Путята, брать извістнаго старца Яна, быль кіевскимь тысяцкимь къ концу XI и въ началь XII в. при В. К. Святополкъ (Карамз. I, прим. 463; П. Собр. Р. Аът. I, 419; II, 4). Особенности разсматриваемой нами Минеи XI въка, сравнительно съ нынъшпей, слъдующія. 1) Въ ней недостаеть службь — Акакію (7), Герману (12) и Оеодоту (18); за то есть службы муч. Есперу (2) и Ап. Іудь (26), которыхъ въ нынъшней Майской Минеи нътъ. 2) Подъ нъкоторыми числами записаны не тѣ святые, что въ нынѣшней, а слѣдовательно помѣщены и службы другія: такъ, виъсто службы Гликеріи (13), положена служба муч. Александра, визсто Михаила Синадскаго (23) — Іоанна Психантяцина, вмъсто муч. Оерапонта (27) — муч. Елладія. 3) Нѣкоторые святые съ ихъ службами помѣщены подъ другими, чъмъ нынъ, числами: такъ, нынъ Оеодора Освещеннаго 16 числа, тамъ — 15, нынъ  $\Theta$ еодосін 29, тамъ — 28. 4) Отсюда новое отличіе, именно: тамъ есть намяти и службы пророка Захарін (16) и муч. Евтихія (29), которых въ нынішней Минен піть; за то нътъ нынъшнихъ службъ Пахомія великаго (15) и Никиты (28). Самыя службы обыкновенно состоять изъ одного канона (только Іоанну Богослову два канона), трехъ стихиръ (только Іоанну Богослову и пророку Захаріи больше трехъ, а муч. Пелагіи (5) даже двойныя стихиры) и одного или двухъ съдальновъ. Почти всъ эти пъсни тъ же, что нынъ, съ тъми же подобнами и ирмосами. Между стихирами есть отличныя отъ нынешнихъ въ службахъ св. кресту (7) и пророка Исаін (9) и совствъ другія — Епифанію (12), Карпу (26) и Исаакію (30). Между канонами есть другіе — св. Аоанасію и Исаакію. Вообще же количество пъспей нынъ больше, особецио въ службахъ праздничныхъ. Чтобы дать болже близкое понятіе о первоначальномъ переводъ нашихъ богослужебныхъ книгъ, приведемъ

нзъ настоящей Минеи, какъ древивишаго въ своемъ родъ памятника, тря канона, написанныхъ тремя знаменитъйшими пъснописцами Церкви: канонъ прав. Іову — св. Іоанна Дамаскина, канонъ муч. Патрикію, Иоліону, Акакію и Менандру — св. Ософана исповъдника и канонъ св. Ап. Карпу — св. Іосифа пъснописца.

 $\mathbf{M}_{\mathbf{P}}$  того $_{\mathbf{M}}$  въ.  $\mathbf{S}$ .  $\mathbf{K}_{\mathbf{H}}$ а правеченого пова.  $\mathbf{L}_{\mathbf{P}}$ а.  $\mathbf{T}$  п $\mathbf{P}$ .  $\mathbf{I}$  пипи

Трычжнаго и цъла: прътрычжнига въньцемь: пръкрасима хёвная цёкъ оумпама отима: зърящи ликоујеть: радостиж пъванжщи:

Ни языкъ премждръ възможеть ни умъ земьнъ постигнжти похваліения ти пъзъданиія, бо языкъ тя больсти я истине нареле темь съгласно покмъ поимъ боў:..

Мнтвъ богатьствомъ оградима под вижно развращати правъдьнаго испроси зълът бъс тсь нагомь ижж детж. бравъся и посрамист \* тръптинств бо въпините поимъ боу:..

Жьзлъ искорене прозябъшь изъесъсова образоваше въздращьши корень тя натьлъниж цвътъ в'симвъшоу ба улкиъ въплъщена иже за нът бйе моли прута дво прибъганжщам ти:..

※ Пъ г. лжкъ сильныхъ из не:...

Мждростіж пребъл неклонимъ любъви іж дътии батьства ли-

Вещьство добродѣтели сътвори богатьство и нищетоу: обогждоу бо раж дегомъ: яко злато седьмицегж извися искживеваинъ:..

Бесъдонж женьсконж приложи яко пъръвородьно старън злодъи зми ти несълага себъ коварьства хвалилися бечисльно:..

Мти радоуися небратьна въмъщьшим въ тревъ си ба слова м рождъщим въплъщена мако ба коупно и тяка:..

🔅 Пъснь д. оуслъпиахъ слоух:

Довьльным образъ: и стълънъ дшевьнъ: самъ дълателю: иовъ

Мътслиж сжди пртъг въспъваще новъ блгам приимъщеи отъ . ба бользивитых добли не постраждемъ ли слава:.

Небрачная невъсто рождыния сйса плътинх та въспонмъ пръслав'нага немлъч'но сице ти въпинжще радоуиста помощьнице рабомъ своимъ:

❖ Пъснь ё въсигавъщи свртъ:.

Оутъщанжща и лютъмъ приложаще къ строупомъ ти болъзны

Юношьскы въ бользии иесяпадыт извися и въ богатьствъ

Бесплътенита, дшж хранимж съзъдавъ добльно трыняше бо слав'ны вражим лютин и зълом борении:.

Ис тебе слово ута ибснаго урьтога невъмистить плъть и съблюдь бес тьлы яко прывъе рождыетва двж показа::

У Пр. 2. врзините просо: ...

Дивиться слоухъ наслаж дямся словесъ ти: яко оуста таинамъ извися исплънісна: сътворьшаго тя и наоучьша: бжимго дха:.

Исцъпата бользии скрыбницаго срца избыравъ млститж слъзы

Житин ти блучьстьно бы боу любо сего ради съмьрть швися покоище и на ибсъ копьць веселин инве пръставися:

Помолися: замолятвьникът си небрау'на дво: въплъщеноу истебе боу нашемж: яко тя идинж застжплиниы наше съвъмъ в'си::-

Пъ у спсы въ огни:.

Нестирыва ты на земли на на несеха надежде ва прысты въврыме злато: бой же поняши радоумся: правлаты:.

Гнонемь тя бивъ зломъ и иміним об'наживъ правьдьныхъ врагъ дша твом под'вига не остави півванжща прівслав не прівпіты:.

Небрау но въ уръвъ и выше слова приимшж. непръмъньнаго ба млстіж чляцькъ приумщена благоуьстьно исповъданмь яко мтерь боу въ въны вся:..

крмо собразомъ англкомъ ывлена впещи огныть хвалословпемъ ха ба поите дъти сщии блтте :•

·※ Пѣ́ и.

Трыжьствжить в'ен праздышжище въ външенихъ лици съ слав'- номъ поимпте иовомъ поите людии: свийении хвалите:.

Сжгоубиль тебъ тъ въприя, на земли и на неси, страдальце

Цъления дијамъ и тъломъ гнои твојея плъти пръолжене истачанть појжщимъ: поите людије сще:

Неиздреченьно и бе стмене: зачытым и рожьмж: радость в'селюнти ха ба, поите людию:.

\* Пъ ю куга оубо неджго

Иовъ: трыпъньно-ж свътьлости-ж достоино вънчася: ты же плачеши и вътоунещи нетрыпя правыдынаго въньца: вътъще оупъ-

Яко не оудь улкомъ видети: славж твою жзьревъ невидимоунж

страхомъ растворяся и говънины възъпи трипетомъ повъ зъло прьсть исмь и земля ты же йь, тъмъ тя в'си величаемь...

Книгы тя достовно жиз'ни пришша и храмины нбёпым яко зърълоу пьшеницж принесенж и плънм д'немъ довномъ нове слоуго бла\*не гъйъ тъм тя:..

Стадо свок избави чта пепорочна бйе СС всем скрыби тя бо имамъ застоупъ и покровъ и помощь прита сйси к'нязя нашего влуце да тя в'си величакмы:.

У стих. гла. д. по дасть з наменани:.

Правыдыть: истиньнъ: незлобивъ беспорока: и върыть: огръбамися иове зълът вещи: мвися блжне пръобразованъ: добродътельмі въ истинж и благоуьстинмъ просимнять: тъмь тя блжимъ: и стон твон фнь уьстьно праздыжнять, веселищеся трыжьство:...

Богатяся блговъринмъ нако пъръфурох многоцъпьноня красяся непорочие нове млстънно и правъдх же яко бжин въньцъ вынх мжуящим тя похоть въ цръствовася тъм же на црство оум нон пръпълъ неи проставъны въчънхмоу пръдъстовати.

Иова непосфимато. въ напастъхъ спвътвато, п высла остъта недените въргитите своити мжирествой стирия в съмъ павчена пивътва, стирия в съмъ павчена пивътва павчена п

🔆 съ гла г. красотъ двства твонго...

Мъ тогож въ от канопъ

№ стыхъ мункъ патриким нопа и полинна и акаким и менапъдра гъ́а й. пъ а́ въороужена фа:.

Вьсячьскыми оукрашень бледтьми стльскыми ризами. очрыв ленемь абинс мичскою крывиж оукрасивышеся славыний блёочьстик показастеся засточныци:.

Под'вигодавьць хёъ съдя одес'ноую оща стрицемъ в'съмъ страстьным мукъ обльгъчакть съвъкоупи родомъ съвъкуплина ликъ муйкъ четверочисльнъ пъми ихъ похвалимъ:...

Цркви застоупинуе патрикине мко пастырь блгы том ради - блжене дибоу своих положи съ акакинны и менанъдромъ и полинкы бжъствъномъ придрости пребогаты съборьникы:...

Глъ бжийхъ пркъ последьствоующее исповедаща бжим слова

плътию пришьдъща, боглагольний мущии отъ прутъим двъг нжже биж прослав'ляющте пъми прис'но бл\*ам:

№ Пъ: снь: в: въньми нбо:

Цъльбамъ дшвьнъшхъ больз'нии твоими молитвами подаждь понжштимъ твою пта патрикинс:

Оукрашенъ стль показася оуурьв'леною ризою. Мичекою обличенъ славьне менанъдре:.

Исправи жиз'нь могх пролжене сщенотанниче хвъ ыко имъм дръз'новение, полионе пролжене:

Невъстоу тя бжию бце пролжении vетверица м<sup>ч</sup>нкъ моужьскъ исповъдашя.:•

※ Пъ∴ снь∴ г∴ оутвырыжии нба

Шьствовавъше моужскът поуть м'нускът и съконьчавъше доброн теуеник блжим върьший шко побъдоносьнъты м'икът и въньуьникът бжим, й стля бгомоудрьна. ∙

Ростивотить раждегься ревениние общестивыму погаси пламене съблаз пеньии вътомы тврето, обстовесенниях облений и паказатав, си на ожствення разомир ва истиной:

Оумрыштвена зыря, пинаньствомы печыстивымы патрикий лоукавааго игемона, выскочи выпина боразоумынымыхы глглы и сего выскимы проповъдалы неи:

Ненскоусомоужьна роди. бжик слово и бйе, истебе въплъштена, кложе мупип едмомбрино исповъдаща, тако воинийи кло. и въпрляни слово и обе, истебе въплъште-

У Пъ∴ снъ∴ д тъчи хе тъ тъгже:.

Силонж хвонж об'лечеся патрикине стль бо него бы и стопамъ бо него навъ послъдова моученинмь принесенъ бы нединомоу блеотворьноу блеотово възъвана силъ твоний:..

Сщинкъ ожин навися акакине, и ожинеме синанинеме, оле оочрева, тъме и веселона съ въстина врзеванени, силъ твони; ...

Съ ставомъ хе твонго минка менаанъдра, и съликъствоум и коуньно радоунться, нъны твоими свътьлостьми красио об'листанмъ оу тебъ влко весело възъзванть силъ твоей.

Wроужин йе тя рождьшоу првнепорочьна сътяжавъще съблаз ньпоун къз нь м ніци бомоудрий томителы раздроушишя и нъзны ввиьценосьни мвистеся въпиюште силѣ твоний:..

🔅 Пъ 🐔 въскоую мя отъриноу:...

Оумрьтвивъщеся мирови. м'нци бомоудрий больз'ньми пость-

ним видений за принесени бысте жрытва съврышена себе пожырыте нако аг'ныци выдучнихы послоушанище бий повелиний:

Стражоуште законьно м'нци праквальний ваньчастеся трытавыше лютыя боламии и раны безаконьныхы на нобехь интовастеся: нетьланьным жиз'ни сыполобистеся:..

Съ англы юрынми ныны живеши: блжене патрикин: праздыноунжштиимъ: пат твонж помяни, свонсмоу влдцъ твоими молитвами: молитьствоуй: отъ бѣдъ избавитися прѣхвальне::•

Стж истиньноу биж. в'си разоумъвъше тя м'нци: истебе рождывана съмрыти: простистаня откровице пръпътана::

※ Пъ∴ спь∴ г∴ бездьна гръховьна∴

Ликъ стрпць: отъ четырь съставлинъ можь: стль достоино блесловимъ: освътими людии бочьсти, пыни съставльше ликъ радостинж въсхвалимъ

Раздроушивъще плътьскъты больз'ни, стрпці теплъцини водами поточящте отъ гроба вашихъ и отъ гръхъ избавлянжще вашими млтвами:..

Просвъти мож дшоу рождъшны симнине славы бун дво бце пръпътам пеоръгошя: » » »

У Пъ сиь г бжия съхождения г бжия съхождения г с

Слав'нии мунци сщенъими ризами оукрашени и уръв'лений кръвьнъими остисте: ба видяште ликъствоунжите понять одъ наши:.

Вътинмь лоукавьство опрызиль иси бжене свътомъ бжинмь озарынмь ыко въ пещи сами себе истъканжще теплицами же иеопалимъ възъцванши патрикине оцъ:

Нетрыпяще патрикин: твоихъ премдрънхъ словесъ игемонъ гръдъ имиже об'личи пръсквръньнъпа: и лъжеименьнъпа бът о нихъ же не роди въпина: одъ:-

Се ныны исплънися дёда бжетвынааго бжик пророчьство молить бо любьз но четверича м нкъ твок лице чьстьнам въплъщьшоумоуся истебе възывам одъ:-

∴ Пъ

. и се

мь седьмиценк:...

Въньценосьным м'кы: стля бомоудрым: придъте весело върыный почытымь: ха величанште подавъщаго имъ кръпость: лоукавынымъ неродити моукъ: дтъ:..

Сщилить помазанитемь м'нускогж же кръвию добротогж четве-

рица оукрасися и симеть уюдесы раз но къжьдо ихъ свътьло рица оукрасися и симеть уюдесы.

Стин вы постителен. и вригисте от у у праквачении, тако постительности въпительности въпител

Стыи въздрадоуиса менан дре и възвеселися акакин и съ носономъ, свътълъй патрикии ликъ съставивъще въплъщьшоумоуся словоу бую СС двускъты оутробът нго же понмъ дът...

Оудивишася зъргаште стриць главамъ оустканмомъ и дша съ любъвню пръдающе хсъ же пригатъ и покой я оу себе имь же и цъльбъг истауають тако отъ истоуыникъ притъкагжщиимъ върогж : . . .

Видъти потъщавъщеся: желанмый ур источникъ стли и м'нци на носесехъ въсъхъ благъихъ наслъдин земьплихъ оставивъще: възясте льгъко жилище и бжим црствим питатися с подобисте:...

Шьствовасте воды искоушение и от нь моучение пратрытьсте въ небесныхъ жилищихъ въ нихъ же свътоносьци ликъствоунжще и насъ помящъте:...

Шествой чако суние. па, субинен вренятия врсим систе простав, чатемя вренятия врсим смета святиче. Простав, чатемя вренятия врсим припредвителем.

стхи. гла З. пхо. гр врз несеси на п:-

Съ менан дромъ акаким придрааго и полиона върьнии сщеника почьтъмъ и пъми великааго натриким сщинци бо си ба в седъръжителю съподобишася и англомъ съчетастеся мът же любъвиж въникмъ молите ха ба о дшахъ нашихъ:

Словомъ окръмъчьствоунми страстьноунж боурю тихо пръидосте: сщеной нци пролажений и теплъциин водами улускъпа страсти ицъляти оувъривъшеся ваша бо мощи столъпьно похвалимътъмъ и цъльбъ истачанте обилно тръбоунжщимъ сихъ достоино почътъмъ непръстапьно върьний да съ дръз повенини молгать о дшахъ нашихъ:

Придъте нъпим холюбени избъранътх мощи правовърьно пототътъть и почрытъть бледть рака бо ихъ истачанть мко источьникъ цъльбът м'нкъ чьстьнътхъ ни же послъдьствоунжще пъпим радостьно въз'веселимъся тёмь и съ любъвин окроуживъще свътьлостьми похвалимъ и да блгдъть независтьноу приимемъ съ веселинмь поуьте  $\tilde{\mathbf{m}}^{\mathbf{v}}$ нкъ хвъ : –

Носяще отъ кръви. мунускът прапроудоу, скипътра же имоуще велиже пръстоите од пръстола хва, съ дръз новениние моляще о велиж примаша сщномунци, сщномвитель полионъ, тъмъ, и акаким велиж примаша съ таби каким радоунжеся, не же радостъ прапроудоу, скипътра же имоуще о дшахъ и:

※ ç₄₽. гла. а. щао. ликъ англекти:-

 $\mathbf{M}^{\mathsf{v}}$ нкът хвът оумолимъ в'си: ти бо за паше сйсе: –  $\cdot$ : иштивъ-

Мъ то въ кг. кан°нъ стааго ап°ла каръпа. творешин инсиф-

Пф-снь а въснов ти ти бе мой:

Аюбъвніх творіащаю ти: прѣсвѣтьлоу й сщенжю: и слав'воу и стж пат мждре: свѣта бжны неплъни молитвами св.:•

В'сь приложися тът влёт, исо же законъ уъстьнъ, невърдимъ тът съблюде, законъпри законой наодлята апли:-

Оумъ прфоумыть възлюбивъ въ видении таінф оумъ ти озари-

Ражданжщи дво несъказан'но и сущьство объгман об'новящи навися тъмь же тя блгсловимъ:..

У Пр.: спе г.: чжие спренения и:.

Цъвыница брыманма дхмы бы ты бозываный мазыкы въща-

Имът слово пръбез'начально: направлыжщен тя и ывъ оукръплыжще безбожьнътимъ стъзя спенъта кар'пе показалъ нси:

Да проповъдь спенж кар'не твари ыко стль пръславьнъ проповъси м'ногострада гонкним и скрьби пръхвальне:.

Младо отрогя породи: пръж де въкъ отъ ода въсимвъщааго: неиздреченьно бде: иго же ради тя славимъ:..

🗴 Пъ д. любъве ради щедре:.

Зъдавъ ыко каменинмь върыть м'ножьство на камеле блуът върът цркви сътворилъ иси пруаго дха придре айле: -

Об'повивъ къщенинме об отжене. обетъщанът возніж традни-

Показавъ танвоу покрывъшоун дътелин пръмждре нба привъжеже назыкы на разоумъ тьмоу остав лыжща:.

С<sup>п</sup> павломь свѣтломь вселеную проходя множичею па пути приводящаю карпе мвилъ иси люди на бловърие. ••

Оум'но бо блженым двдь бие гороу тя видь пристнижых дво истебе бо проиде плътию бъ нашь:.

Пъ. е. просвъщения ти гй:..

ТАко садарь пръхъттрь показа людьмъ животьное дръво иже приимъ и живъ боудеть иже въ въкът пръслав не апле.:

ТАзыкомъ айлъ: оучитель стъ: стль же и стословыць: кар'пе ты бывъ. веселинмь стоиши пръдъ влдконх:.

Отъ въстока изиде: ыко звъздо нетьмьна: вьселнноум зарыми си словесъ и стъими образъи свътяся: стлю айле:.

Ск'врывы дша и тълксе очисти мя ныны стам милостинх си да тя въспоих и величаих д'лъжьно дво пръпътам:..

Ит в. възъпиль профоразоми: » »

Точить ти рака мощи и тръбоующимъ ицълкцина каплы стлю блёдтик и упстить страсти и печистъна дхън потаплыкть: -

Слово твок отъ скотьства улкън избави: уюдесъ велик мв'як-ник пръслав'не: заблоужъщам: на блговършк кар'пе настави:

Олифацо. одоните исп. и послодения ации кар не суме исп. .

Приживе тът без-болъзви зизджителта: прута: болъз'на же не имоущи: наша възнианжща болъзви: породи влкоу и га:...

Пъту аврамию древик:

Недоугът гласомъ прогоны и цълым страсти знаменвимь спенжиж повъдааще повъдъ сто жуении кар'пе просвъщам тъмьнъпы:

ТАрость кънгазь моудре не оубогавъся тъг дрьзо дагашеся на болъзни стрсти и мжуения въпита объ нашихъ:..

Съблюданма тя С га кар'пе беръ стаго примлъ исть нппа пръдобръ съблюданжща й блюстелий стогж:.

ТАко ширьши носъ сжщи, въ чожесна свом примати слово не въмфетимо, чво израви им одр дждя в сем, правовфрено въсписавъшоммом дво парави им одр дждя примати слово не

Пъ й. пропятааго плътивж.

Паўлоу стоу: оучнтелю ты: въ съланиихъ слоужя: стыхъ стль: спсна оучения: в'стмъ разданяль иси:

Оутрыната свътьла: озарганжщи в'селинжиж томъ: проповъды-

Чюдеса творя призъванинны ода и дха иждре и сна въплъ-

Павися нбо ты бце: навлинжщимъ слице правыдынон: просвъщанжще в'ся нът: въ разоумъ боразоумина:.

У Пъ сиь о ржетво ти бес тълы:.

Видѣвъ съ славоіж. ба съ плътиіж. въ въшьня сед'мидесяти кар'пе. оученикъ съчетанить изїде. въкоупѣ съ ними проповѣдыникъ бъивъ:.

Причистникъ нависи аплиъ кар'пе: богласе аплиъ м'нкъ: дивьно въ блазъ въръ оумъръшимъ: съ ними ликоуна: весело нън поминаи:.

Стиль неи кар'пе стоупам зем'лу сто проповъдам еуглик върож и дшя живодавьця словоу приведе тъмь ти данть црство нбспок:...

Гла ти гавъриль: приносимъ двце възъпиюще: радоуйся облаче и земле неорана, класъ красьнъ плодъ носящи, — питателя всякой твари.

(184) Служба св. муч. Борису и Глѣбу извѣстна намъ: а) по «Обиходу церковному» XII в., Новгор. Соф. библ. № 12, пис. на 113 листахъ при Новгор. епископѣ Аркадіѣ (1156 — 1166), какъ значится въ припискѣ; б) по «Обиходу» XIII в. Рум. Музеума № 284 (Восток. Опис. 405); в) по Іюльской Минеи XIII — XIV в., Новг. Соф. библ. № 7 или 35. Во всѣхъ этихъ рукописяхъ служба одна и та же, но въ поздиѣйшихъ есть разнословія и прибавлены иѣкоторыя стихиры. Мы представимъ здѣсь эту службу по списку XII в., какъ древнѣйшій и, можетъ быть, даже первый опытъ пѣснопѣнія, составленный собственно въ Русской Церкви.

Въ тжъ дйь (24 Іюля) Бориса и Глъ ла в пао: кыми пох. Кыми похвальными въньци въньчаемъ пъваемая, раздъленая телесема и съвъкупленая душею, въръныимъ людьмъ теплая заступьника, земля русьскыя удобрение, вьсея вьселеныя наслажение, моужеоумьныимъ съмыслъмь бъсовъскоую държавоу раздроушьшая, христовъмь подобиемь, подающаяго миръ и велию милость?

TIAO

Кыми пъснывими добротами оукрасимъ пъваемая, — Романа, силоу имоущаго на страсти доблестьми, и Давыда коупьно рывынителя, — оба свътилъ присносияющи и озаряющи свътъмь добродътелий, благочьстивыя, выся христовы оувъдъвыма заповъди божь-

ствыныя, прославистася славыю, высёмъ подающаего намъ миръ и велию милость?

Кыми доуховьными словесы съставимъ праздыникъ чьстыть преславьною моученикоу, яже христа ради остависта тълъньноую славоу земьноую; овъ бо прободение въ ребра приятъ, овъ же яко агныць заколенъ бысть, яже достойно отъ христа прияста ицъления даръ вьсъмъ просящимиъ радостьно и велию милость.

г пас: высел пъва.

Вьсе горѣ възложьша моученика христова, — оумъ свой и доушоу, тѣло же си прѣдаяше та, огневи и ранамъ, вьсѣмъ на оуды раздробими. О дивьное моученика търпѣние: видяща оубо оуды своя разно, съ радостию предаяше та въ руцѣ господыни доушоу отъ страстына тѣла! тѣмьже страсть ваю дыньсь почитаемъ.

Чинии ангельстии оудивишася ваю търпѣнию, мучецика, како не съмятеся оумъ ваю, видяща ярость звѣриноу, на вы текоущоую и рикающоу. Оле дивьиа творьця сила неиздреченьна, такоу крѣпость являюща въ кальиѣ тѣлѣ моученика. Тѣмъ же и мы прославляюще творьця рьчемъ: слава крѣпости ваю, едине милостиве.

Не тъкъмо ангели, нъ и родъ человъчьскый, въ чоудеса въложивъща, събърала еста моученика, такоу приниъща за христа страсть, тойже страсти послъдоуета. Оле дивьною ваю търпънне, моученика! Владыкоу христа прославляета, въньця отъ него приемлета. Тъмъ же и нынъ, страстотърпъця христова, молита отъпоущение гръховъ подати хвалящая ваю, сватая моученика.

Придъте, въсхвалимъ чюдотворьцю и моученикоу; вы бо, законьно страдавъща, побъдиста соупротивьнааго врага, и пынъ свътьло оукрашена предъстоита христоу, радоующася. Тъмь и мы пъсньми намять ею весело; любъвню, похвалимъ, въпиюще: радоуйтася вьселенъй заступьника и поборьника на врагы, радоуйтася врача болящиимъ и бъсомъ прогонителя, радоуйтася о любъзная върста брата прекрасьная — Романе славьный и Давыде чюдьный — и любимая христови, за ны моляща святоую троицю умирити миръ и съпасти доуша наша.

гла и

Плътьскоую богатяща святая благородьство, доушевьноую, яко Божию, паче въжеласта; христа бо възлюбиста, вьсяко веселяе мирьское попьраста, и оустрымление обоуздаста страстий, съсоуда чьстыная пресвятааго Доуха явистася. Се бо врагъ правьдыныихъ, завидя ваю цъломоудрию, моучителя ваю и оубийцоу брата въздвииже. О

зъло въсесъмъние! О оубийствъ неразоумъя, на оногоже Божий соудъ, — въскоръ прииде ороужие съкоуще. Вы ы ы ы ы оубиена паче живеста, и небесьное цьсарьствие имоуща, чюдотворита беспръстани; ваю христосъ ъъъъъхъъъ въздъ свътоносыви показавъ Роуси: вы ы ихиииоуи похвала ея, вы оутвържение, ваю гроба безмездына врачьба предълежить въ сранъ; въ ней бо слъпин приходяще върою просвъщаються, къ вама хромии влекоущеся, и скачюще огъходять, недоужынии ицълъють ььь и бъсьноующеся бъсъ избывають; вы ы и хиииоуи кънязя къняземъ, вы ыыы въ напастьхъ оутъха и въ тъмъници свобожение. Нъ ъ охонинооохъоуо соупроуго свяааатый — Романе и Давылыде, непрестаита моляащася хривиинстоу въчьно съхранити правовърьноую въроу невредьноу въ отъчьствииии ваю. (Обих. Новг. Соф. библ. № 12, л. 72—75).

Стхра моученикоу Бориса и Глѣба.

Богъмь избърании людие и новопросвъщении, сию бо ради святою вься земля роусьская просвътися. О велие чюдо! како своею братоу непощадъ оканьный оубийца, съмъвыи зависти ради, посълавъ зълыя слоугы, въсеблаженааго страстотърпъця Романа оуязвища, тъмь и Давыда заклаша, — яко агня незлобиво приведеся на жъвтвоу, и въсприяста выньця въчьныя отъ Христа Бога, его же и възлюбиста, възненавидъвъща мирьскыихъ красоты. Тъмьже, дързновение имоуща, моученика святая и соупроуга благородьная брата, непръстанта молящася за отъчьство ваю; вы бо еста застоуппика и врача, въсъмъ намъ дароунта велию милость.

Брата пръкрасьная, ваю страсти наша недоугы ицъляета. Тоуне прияста, тоунеже и дадита болящиимъ ицъление; нъ яко имоуща дързновение, Христа Бога молита съпасти доушь наша.

Придъте повокрыщении роусьстии събори и видимъ, како без вины соудъ приемлеть моученикъ Борисъ, завистию братьнею: копиемь тъло его прободоша и кръви пролитие сътвориша, отъ наважения дияволя; Глъби, иже отъ тогоже брата святополъка ножьмь
заръзанъ бысть и межю дъвъма колодама съкровенъ; нъ сия въньчастася, а онъ бес памяти погыбе. Сия же Христа Бога молита о
съпасении доушь нашыхъ (Танъже л. 99 об. — 100).

Ка стоую мчикоу Бориса и Глъба. гла й. пъ а. ірм. Водоу прошьд.

Дажь ми отъпоустъ мъногыимъ прегръшениемъ моимъ, съпасе, премоудрость ми подая, яко да пъсньми похвалю тебе, прославльшааго святая своя. Въспониъ пѣсиь благочьстивьноу прославленымиа цѣломоудрьнымы съмыслъмь, — Романа славьнааго, Давыда же благочьстивьно славяще.

Отъпоустъ дажь ми, Христе, гръховъ моихъ зълыихъ, въ зълыихъ дълъхъ осквърньшася, да быхъ възмоглъ бес порока прославити доблею твоею моученикоу.

Избъраноую отъ родъ въсъхъ достойно похвалимъ, върьнии, дъвою въистиноу паче Слова Бога въплътивъшю.

Пъ г. ірм. ты еси оутвь.

Вьсе съмышление къ Богоу моудрая имоуща, братьнею любъвию съвъкоуплышася, благочьстивьно пожиста.

Млада оубо тълъмь, доушама же коуппо святая яко благочьстиво обетъшавъща, Бога възлюбила еста.

Младъ сый оубо тълъмь, осквърнихъ доушоу мою; нъ ты, господи, молитвами твоею моученикоу и врачю, избави мя.

Едина ты породи несъказаньно, дѣво мати, тылѣнию въистиноу потребителя и мироу съпасение.

Пъ д. ірм. ты ми хе гь.

Оуношьскы подвигышася блаженая въздрастымь свъта оуностию, о сластыхы любыве плытыскыя неимыста отипоуды, Божия писания почитающа; тымы, и просвыщышася заповыдыми божыствынышми, тымынааго погоубиста кынязя.

Высесъмысльно отычыскымить, блажене, последоуя стопамъ, сърывывителя иметь добрымить, Романе богомоудре, Давыда, въистиноу приснопамятьнааго брата; оубо въкоупе благочыстьно съвъкоуплена доушама и тельмы явистася.

Доколъ, доуше моя, въ зълыихъ пръбываени дълъхъ осквърняющися? Чьто нетрепещеши часа съмъртьна? Чьто неплачешися, въпиющи Христови: Боже, молитвами моученикоу твоею Романа и Давыда, избави мя огня въчываето и съпаси мя.

Гласъмь ти послѣдоующе, пренепорочьная, божьствьноую тебе именоуемъ, хрьстьянии вьен роди, яко Бога рожьшю вънстиноу, а не мьчьтаниемъ, съвършена обоимь божьства естьствъмь и законы чловъчьска съмѣщения.

Иъ е. ipм. Въскоую мя отъ.

Разгнъвася братооубийца, яко Кашпъ древле, Святопълкъ оканьный явися законопрестоупьно, и къ зависти оубийство приплете, властию прельстивъся сластолюбия; отъмьщения же правъдъпааго неоубъжа.

Кръвию своею прапроудоу посяща, преславьная, и кръстъ въ скипетра мѣсто въ десноую роукоу ныня имоуща, съ христосъмъ цьсарьствовати съподобистася, Романе и Давыде— воина христова непобъдимая.

Гласъмь блоудьнааго въпию Ти, Отъче милостиве, съгръщихъ на небо и предъ Тобою; Боже, помяни мя въпнюща, презъря моя въся прегръщения, молитвами, Христе, страстотърпьцю твоею — Бориса и Глъба, оцъсти и съпаси мя.

Вышьшю тя высъхъ и святьйшю чиновъ прославляемъ пебесыныихъ, яко дольняя съ вышьниими съвъкоупльшю. Нъ, о Мати Божия, пъвыда твоя посъщаеши и поганыихъ оуставляеши шатание.

Ив s. ipм. Оцъсти мя, сисе.

Нощи и тымы сынове нарекошася противынии твои, въ ноши ти къ Богоу пъние приносяща, копии събодоша, ходатанци твоемоу въньцю, Романе, божьствыноу оумоу бывъше.

Яко въистиноу си подобыникъ Бога въплъщьшаагося: за оубивающая тя теплъ моляшеся, святе, яко първомоученикъ Стефанъ великый; сего ради съ нимь прославися.

Въ поучинѣ гръховьиъй потопляемъ въпиюти, милосърде, едине блаже: въ пристанище твое настави мя, молютися, яко да възвеличаю и азъ съ моученикома, Исоусе Христе, мъногоую твою благостыню.

Оуяшняють пророчьстии гласи Божия Родительнице; поемъ же тя и мы, видяще събытие чьстьныихъ прорицаний, дъвьства вънстиноу и чистоты въмъстилище.

Пъ з. ірм. Бжия съхожени.

Преславьно прослави божьствыная благодать самобратьною ваю, яко притъцю въистиноу братолюбия благочьстия свътьло наказа, въпити прилъжьно: благословл.

Пострадати паче изволиста, ли оубъжати зъла безоумыныихъ; сего ради възмъздие, — страсти и недоугы, отъ Бога обрътоста, отъ земьныихъ отъгоняти, храняща и ноюща: благословл.

Чюдесы ваю кыпить Вышеградъ пречьстьный, яко рѣкы, исцѣления отъ гроба истачаета: немощьныя ицѣляета, и печальныя оутѣшаета. благословя.

Капля боготочьныя отъ тебе рожьшаагося мира освятиша, Богородице Дъво; капля оубо милости источи, освятящи доушоу и съмышление земьныимъ. благословл.

## Пъ й. ірм. Седмь седмице.

Недовъльни бывъше оканьнии твои оубийца о оубиении ти: повъргоша нечьстивни звърьмъ на расхыщение, Давыде богохранимый, отъ благородьныя кръве рожься и въспитанъ благочьстивьно; нъ благодать божьствыная тя храняаше храненнемь ангелы, ликоующа съ ними въ въкы.

Пресвятая ваю память, освящающи мира, иынъ пришьла есть, прехвальная страстотьрпьца, въ нюже молимъся полоучити ваю застоупление, Борисе въсечьстьие и Глъбе блажене, любъвню непрестаита за насъ въпиюща: людие пр.

Вьсе житие мое блоудьно, доушаже ми любодъя, тъложе вьсе сквърньно, и оумъже мой нечистъ, и дъла моя вься нечиста, и вьсь въистиноу есмь повиньнъ, осоужению достоинъ; нъ къ вама моляся вънию: оумолита Господа за мя въпиюща: людие пр.

Свъта съсоудъ, чистая, бывъшя, просвъти мя, и въ повелъниихъ свъта ходити ми поспъши пречистая, отъ чрева твоего въсиявъща и просвътивъща върынымуъ сърдъца, егоже бес покоя дъти бл.

Пъ о. ірм. Оудивися оубо.

На земли оубо положена быста, яко мьртва, нъ на небесьхъ прославистася съ рабы Божин; тёмь и дьрзновёния отъ него съподобистася, славьная; нечистааго, върхоу стояща надъ гробомь ваю, страхъмь огнъпъмь отъгънаста, блаженая.

Божьствыная и свётозарьная въистиноу вырста Борисе и Глёбе, добропобёдыная страстотырныца, на небесе пынё троици выседыржителю предъстоита, избавления просяща прегрёшениемъ зълыимъ вёрыно на земли ваю память тържыствоующимъ.

Кръвию своею очървила еста нетълъньноую ризоу и въшъла еста въ дворы бесконъчьныя веселящася, идъже апостоли, и пророци, и моученици, и святителе и преподобывнихъ мъножьство: тъхъ оубо молита за мене оканьнааго, да цепреданъ оубо боудоу врагоу моемоу въ радость, Борисе и Глъбе досточюдьная.

О чюдеси пребольши оума, чюдо преславьно велие, како въмъстися въ оутробоу твою Богъ, никакоже цевъмъстимый, егоже за хвалящая тя благочьстивьно оумоли, Дъвице, отъ бъдъ избавляющи и отъ безаконышихъ языкъ вьсыгда.

Ст<sup>х</sup>р. на хвалит. Га. гла в. п<sup>д</sup>о: Егда отъ др.

Егда на поли льтьстьмь стояше, къняже Борисе, напрасно пристоупиша ороужьници незнаеми, посълани отъ брата твоего святопълка; видяже приставьникъ твой копиенаго, на прободение оустроено, нападе на пърси твоя, въпия: обаче оли мене прободъще, толи мой господинъ; еже и сътворища безаконьнии, прободъще исквозътого, тя прободоща къняже.

Егда братоненавидъния огнь повьсей распаляашеся мысли, преблаженая, на неправьдьно оубийство ваю, моученика, и властьствью съвътьствоующа единородьноую любъвь оставльшааго, тъгда богодъхновеною любъвию радоующася предаста свои доуши въ роуцъ зижителю и съпасоу высъхъ.

Придъте выси върынии събори роусыстии, да похвалимы добра кънязя—Бориса и Глъба, яко отычею любъвню даръ въспринмъща, а коликы воя земля роусыскыя, въ роукоу дыржаща, непротивящася братоу, опоя славы възпрающа; тъмыже оувязостася въньцымы отъ Христа Бога и съпаса доушамъ нашимъ. (Тамъже л. 101 об. — 106).

(182) Служба св. Владнміру извѣстна намъ: а) по Минен праздничной XIII — XIV в. Новг. Соф. библ.,  $\mathcal{N}$  11 или 39, на 114 листалъ, и б) по Минен мѣсячной за Іюль — XV в. той же библ.  $\mathcal{N}$  6 или 36. Представляемъ здѣсь эту службу по списку древнъйшему (л. 67 — 72):

Мѣсяца тогоже въ еі оуспение святаго и блаженнаго великаго князя Володимира.

Веч стрха. гла й. по.

О преславное чюдо! величавый разумъ погубляеть днесь и рыдають всячьская лукавая воиньства, видяще вътвъ съкуща вседичьное, силою Божиею богосажаемое и прославляемое и свътло вънчаемое отъ Бога, великаго Василия, пашего вършаго началника.

Дивная чюдомъ пучина; жестордин бо разуми, иже вотще шатахуся, отъ лица днесь Василия веселяхуться въ честнъй его перкви, и царствуеть Христосъ Богъ; обрътъвъ его, яко паоула преже, и постави въ князя върнаго на земли свое.

Радуйся руская похвало, радуйся върънымъ правителю, радуйся блаженный Володивире, радуйся началнице нашь, радуйся въръ забрало, радуйся чюдо чюдомъ преславное, притекающимъ пристанище тихое, радуйся всесвятый, радуйся корени въръ и молебнице молящимътися и величающимъ тя върно.

На ети гла й.

Началника благочестью, и проповединка вёрё, и килземь рустимъ верховьниго диесь, рустии сбори, сшедъшеся въсхвалимъ, великаго Володимира, апостоломъ равна, хвалами и пёсньми дховными, вёцчаемъ глаголюще: радуйся Христовъ воине прехрабрый:

яко томителя врага до конца погубивъ, и насъ отъ льсти его изба вивъ, и приде къ Христу царю. Но, преблажение и всехвальне, миръ и здравие и тверду ми державу моли Господа дати князю нашему, на поганыя побъды, а димъ нашимъ велию милость.

Кан гла г. пъ а ірмо: яко по суху.

Придете, братие, пъснь духовьную вси взопнемъ и прославимъ Христа, иже свътло прославилъ честьнаго Володимира и великаго князя.

Иже даруя съменъ съющему, ты и мнъ даруй, дарителю благыхъ, разръшая ми съоузу языку, обнови, спасе, късловословлению върно.

Иже волею и нужею ксебе всихъ призываеши, якоже древле Моиспя, Інсуса: такоже и нынъ въ сердци възгласи върьнаго и достохвальнаго князя.

Честнъйшю верховнихъ чиновъ, тебе вси знаемъ и славимъ, владычице, славящою земныхъ; средограду и стъну необориму съвокупилъ есть.

Пъ г. ірм. пъ ста, якоже ты Ги Бе.

Иже Паоула просвётомъ избраньствомь сподоби, и Василия вкупъ—отца рускаго очьный недугъ отерлъ еси, милостиве, твоимь крещениемь.

Костянтина върнаго подобникъ и явися, Христа въ сердци си приимъ, и Его заповъди, якоже отець всея руси, научилъ еси.

Божественною волею твоею безбожнаго Перуна и кущю бъсовьскую скрушивъ, и къ опаши коньстии привязавъ, и повелъ бити воиномъ идолы.

Съць святую обрътъ Марью Дъвицю, Божий съсудъ, Володимиръ князь честьный, апостола Паоула ревнитель, церковь божествьную той въ имя въздвеглъ есть.

Съа. гла д

Скоро вари, княже, върнымъ паставнице; врази бо хулять и претять намъ, Христовъ оугодинце; и погуби върою твоею борющихся снами, да навыкнуть славити и чтити твою память; намъже, проповъдающимъ тя, спасай отъ всякого гнъва.

Пъ д. ірм. Хъ мит Бъ Гъ Чт.

Чюдо преславное, страшно, неизглаголаньно свершаеть Владыка Христосъ, и обновляеть и божествнымь крещеньемь всю рускюю землю, и просвъщаеть князя Василия.

Свётло придёте, и достойно възгласите, сынове рустии, къ т. г.

вашему отцю Володимиру, и память его втрно вси да праздынуимъвтрно.

Отче, печестье отгналь еси, и всечестьную свою бабу на правовърную въру въздвиглъ еси, равпеапостоле Христовъ — княже великый Володимире.

Хвалимъ, Владычице, великая чюдеса твоя и Сына твоего; ты бо чистая молба наша непорочная, Сынъ бо твой тобою ис тля и льсти избавил ны есть.

Пъ е. ірмо: Биемь свътомь ти.

Днесь ангели Божии радующеся свътло на небесе, в намять твою святую; спаслъ бо нынъ есн вси отъ всякого лукавьства и жертвъ бъсовьскыхъ. Люди своя избави и всь градъ свой.

Рыдаеть отсовьское темное зборище, видящи на земли попираемы идолы, иже на погыбель въздвигнули суть: божествнымь повелениемь съкрушилъ еси.

Радуйся, Василие рабе Христовъ, княже славный мудрый и молебнице о душахъ нашихъ: тобою бо мы вси избавлени есме бъсовьскыя льсти. И радуйся, вопиемъ ти.

Подъ кровомъ твоимъ дивнымъ и многымь вси прибъгаемъ, чистая; спасепие бо тя имамъ, опалени гръхи злыми. Аще бо ты не молишь, то кто ны избавить?

Пъ s. ipм: житийскаго моря.

Силою твоею поправъ есть сотона душегубець и лестныя жертвы его, и побъдника намъ Христосъ явилъ тя есть Василия върнаго князя, скрушити и соврещи того под ногы наш.

Спасая преже Господь рукою Монсиевою израиля отъработы: тъже нынъ рукою всихъ на(ва)съ Василия князя върнаго отъльсти идольскыя избавлени есме.

Достойно ти взываемъ и вопиемъ ти вси: радуйся всечестный блаженный; избавника бо тя имамъ съ Богомь, Василие имуще; не презри рабъ свой, но присно схрани ны.

Обрътохомъ, Пречистая, тобою земнии, Дъвице всепрепътая, егоже желаютъ ангели на небесъхъвидити: и сыйвидимъвъядрехъ твоихъ и младенець Богъ нашь.

Кол. гла й. пол: възбрани.

Изрядному въеводъ и правовърному, яко избавил ны еси отъ льсти, благодаримъ тя, въсписаеть ти вся Русь, Василие, и имъетъ тя началника и заступника, и отъ всякоя скверны избавил ны еси. Тъмже вопиемь ти: радуйся, княже благовърный.

Ангелъ плотию одънъ на земли явися; посланъ бысть отъ Бога оуготовити божественый правый путь, иже сверши силою Господнею. Дивляхуботся и радовахуть небеснъй чинове, вопиюще сице: радуйся, егоже ради въра Господня просия; радуйся, егоже ради врагъ скрушенъ бысть; радуйся, правовърныя въры въздвизателю; радуйся, безаконьныя льсти потребителю; радуйся, высото добродътелная, до небеси досязающия; радуйся, преже познавый истиньную Богородицю Марью; радуйся, яко бываеши върьнымъ царь; радуйся, яко милостынею Бога одолживъ; радуйся свъще, тму просвъщающи; радуйся свъще, осушая невърие; радуйся, имже обновихомся вси; радуйся, его ради кланяемся Творци людие: радуйся, княже благовърный.

Пъ з. ірм. Хладодавую оубо пе.

Елены ты новыя любовью известися, внукъ преблажение Олгы, Костянтинъ же новый великый христу явися, Василие, вопия: благословенъ Богъ отецъ.

Люте лестець двизашеся на крестьяны воевати; превеликый Господь в корсуни тя възвъщаеть, и крещению божествному сподобляеть тя, и царство небеспое тобъ Христосъ подалъ есть,

Обетшаную льсть бъсовьскую прогналь еси, яко великый Христовь оученикь, и обновивъ просвътиль еси вси насъ, и вопити немолчьно христови: благословенъ Богь отець.

Отъ родъ тя всихъ избралъ Богъ превъчьный преже въкъ, и в послъдняя дли плоть приимъ отъ тебе и свершенъ вкупъ явися Богъ и человъкомъ, Приснодъво.

Пъ и. ірм. спламени святымь рос.

Отъ безбожныхъ идолъ всёхъ насъ избавилъ еси, къ Христу же Богу насъ воздвиглъ еси, отче вёрныхъкнязь, наказателю стадъ своихъ; тёмь тя ноемъ во вёкы.

Костянтинъ новый ты извъстилься еси во всей земли рустий, блаженный Василне; ты бо Христово имя изъясниль еси, егоже превъзносим.

Цареви въчному ныны ты предстоини, и десницею его вънчалъся еси: молися ему за недостойныя си рабы, да тя превъзносимъ въ в.

Облакъ Слова ты еси, пресвятая, и свѣща солнецная, колесница многоцѣньная, дѣвичецкое възвышение и гора тучная и оусырена пребываеши, пресвятая Дѣво.

Пъ о і ірм. Бога человъкомъ неоудоб.

Сладокъ, яко фюникъ высокъ възращаемъ и цвътъ творяй, масльная вътвъ многоплодная, ты бываеши виньное возращение: кистъ двъ созрълъ и мученика приносящи — Романа и Давида честьнаго.

Лици князь нынѣ предстоять ти преблагородныхъ, отъ тебе благочестье носящихъ и слюдьми вѣрными хваляще, началнице и скорый заступнице; поминай всихъ насъ, яко в мври животъ тобою да обрящемъ.

Людие мудрии русьстии, придете вси, синдетеся къ честънъй церкви Володимира святаго, нареченаго Василия преблаженнаго, великаго князя, оугодника Христова преславнаго, примете благодать и спасение и животъ и велью милость.

Богородица дъвице, ты родила еси на земли во плоти смъшение Божествы бесплотное, — въ едину оупостась и въ естьствъ двъ, да спасеши всихъ насъ кланяющихъся върно, яко Богородици чистъй.

(183) Служба св. Ольгъ, приписываемая Пахомію, встръчается въ спискахъ XVI в. (Опис. рук. Рум. Муз. 597) и есть та самая, которая нынъ печатается въ Минен мъсячной за іюль подъ 11-мъ числомъ. Но въ нъкоторыхъ стихирахъ есть намеки на древнъйшее ихъ происхожденіе. Напримъръ:

Духовно возвеселитеся Россійстін концы, память чтуще Ольги богомудрыя: молится бо выну ко Христу съ чудотворцами и мучениками, помощницу имущи святую Богородицу, избавитися отъ бъдъ и печалей, върою поющымъ ю, и кланяющымся рацы нетлыннаго ея тыла.

Оумилосердися Владыко на новопросвыщенныя люди твоя, не предаждь насъ въ руки погацыхъ, за множество беззаконій нашихъ: но молитвами наставницы нашея Ольги, избави ны отъ всякія папасти.

- (184) См. Анты Археограф. Коммис. I, стр. 258; П. Собр. Р. Лът. I, 65.
- (185) Несторъ въ Жатін св. Бориса и Глѣба говорить о крещеніи Владиміра, его вельможь и кієвлянь; о рукоположеніи священниковъ и діаконовъ для Вышгородской церкви; о бракосочетаніи св. Бориса, по волѣ отца; объ освященіи Вышгородской Борисоглѣбской церкви; о крестномъ ходю въ Вышгородь изъ Кієва и проч. (рук. Рум. Муз. ЛЕ ССІІ). Подобное и въ П. Собр. Р. Лѣт. І, 50 51. 66.
  - (186) Нестор. Житіе преп. Өеодосія, въ Русск. Истор.

Сборн. IV, 447. Объ обычать крестить младенцевъ въ сороковой день по рожденіи ихъ въ первый разъ, сколько извъстно, упоминается въ Арабскомъ собраніи правилъ Никейскаго Собора—прав. 10. (apud *Labbe* Concil. t. II).

(187) Такъ, въ 341 году муч. Валсамъ на вопросъ мучителя объ немъ отвъчалъ: nomine paterno Balsamus dicor; spirituali vero nomine, quod in baptismo accepi, Petrus dicor (Ruinart. Acta martyr. sincer. р. 502, ed. 2). М. Евгенія— о личныхъ собствен. именахъ у Славяноруссовъ, въ Труд. Общ. Истор. и древн. Росс. III, кв. I, стр. 65 — 77.

(188) Въ нѣкоторыхъ спискахъ лѣтописи сказано: «и крестиша кости ею и положима я въ церкви св. Богородица въ Володимери» (Инат. и Хлѣбинк. въ Собр. Р. Лѣт. I, 67 примѣч.), или
даже: въ Володимеръ (Собр. Р. Лѣт. II, 268; V, 138; Лѣт.
Переясл. Сузд. 44; Ник. Лѣт. I, 138). Но это, безъ сомивнія,
значитъ только, что кости князей положены были въ церкви св.
Богородицы Владиміровой или построенной Владиміромъ, а не то,
будто онъ погребены, по крещеніи во Владиміръ и были нарочито
перенесены туда изъ Кіева, гдѣ прежде лежали.

(189) «Сіе же необычное дъйство пъцы, дивящеся, въ зазоръ полагаху». Степ. Кн. I, 217.

(190) Ст. кн. I, 32. 217.

- (191) Стрыйковскій именно говорить, хотя нензвъстно, на какомъ основаніи, что przyszli do Kijowa trzej archimendritowie cerncy, ludzie uczeni z Greciej i podniesli kości dwu xiązat... (Kronik. I, 463, Warszaw. 1845). См. Каро. Соб. прав. 26 въ новонзд. книгь правиль; а разныя толкованія на означенныя слова Апостола — у Калмета въ его коммент. на Св. писаніе. Сfr. Bingham. Orig. ecclesiast. lib. XI, с. 4, §§ 3. 4.
- (192) М. Евген. Оп. К.-Соф. Соб. стр. 42—43; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 37—39.
- (193) М. Евген. о древи., найденныхъ въ Кіевъ, Труд. Общ. Ист. и древн. Росс. III, кн. I, стр. 153 — 160. Снес. Ж. М. Н. Пр. 1836, ч. XII, отд. II, стр. 275 — 278.

(194) Ж. М. Н. Пр. тамъже стр. 269; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 31 и 51.

(195) Въ 1066 году Полоцкій князь Всеславъ, взявъ Новгородъ, и колоколы стима у св. Софів, говоритъ древняя Новгородская лътопись, и понекадила стима (Собр. Р. Лът. III, 2).

(196) Фундукл. Обозр. Кіева стр. 38—41; Ж. М. Н. Пр. Ч. XLI, Отд. VII, о *Кіев. Фреск. XI въка*; Труд. Общ. Ист. и

древн. Росс. III, кн. J, стр. 154.

(197) О Константинопольскомъ патріархъ — Balsamon. ad Marcum Patriarch. Alexandrin. resp. XXXVII.--- Въ одной изъ Кормчихъ XVI в., переписанной съ Кормчей 1286 года, находится Церковный уставъ Владиміровъ, гдѣ, какъ мы видѣли (примѣч. 22), вел. князь говоритъ: «и прославихъ Бога, яко сподоби мя пріяти таковую благодать преосв. митрополитомъ Михаиломъ, и взяхъ его первого митрополита от Натріарха и ото всего Собора почтенаго лампадою и сакомъ, яко втораго Патріарха» (Опис. Рум. Муз. стр. 310; снес. 312. 313). Впрочемъ, и самъ Патріархъ даже въ XII въкъ облачался въ саккосъ только три раза въ годъ: на Пасху, Пятидесятницу и Рождество Христово, какъ свидътельствуеть современшикъ Валсамона Димитр й Хоматинскій, архіепископъ Болгарскій (слова его приводятся арид Meursium in Glossario Graeco-barbaro, sud voce: Σακκος).

(198) Фундукл. Обозр. Кіева стр. 27 — 29.

(199) П. Собр. Р. Лът. I, 65. 85 и др. Опис. К.-Соф. Соб. стр. 55. Фундукл. Обозр. Кіева стр. 49 — 50.

(200) II. Собр. Р. Лът. I, 69; Метафраст. Опис. Новгор. Соф. Соб. стр. 34 — 55.

## 4. КЪ ГЛАВЪ ТРЕТЬЕЙ.

(201) П. Собр. Р. Лът. I, 51. 65; Степ. Ки. I, 471—172. 185. 214; Ник. Лът. I, III; Нестор. рукоп. Жите св Бориса и Глъба. А Стрыйковскій говоритъ вообще: i dał (Wodimirz) wszystkich przerzeczonych synów swoich i przy nich kilkoset synów bojarskich pisma greckiego i hlaholskiego (którego dziś Rus używa) uczyc przelożywszy nad nimi diaki i młodzience ćwiczone (Kronika Polska... I, 132).

(202) Ст. Ки І, 143.

(203) Лътоп. Переяславля Суздал. стр. 31; Мнихъ Іаковъ въ Житін блаж. Володимера, Хр. Чт. 1849, II, 332.

(204) «К сим же и дати ся веля на учение божественныхъ книгъ единому от учитель, и якоже и сотвори, и въскоръ извыче всю грамату, якоже всъмъ чудитися о премудрости и о разумъ дъ-

тища, и о скоремъ его учении. Покорение же его и повиновение кто исповъсть, еже стяжа во учении своемъ не токмо же ко учителю своему, но и ко встьмъ, учащимъск с нимъ. Въ тоже время отець его житию конецъ приятъ, — сущу же тогда блаженному Өеодосию 13 лътъ»... (Житіе преподоб. Өеодосія, въ рукописномъ Патерикъ).

(205) Ник. Лът. I, 94; Ст. Кн. I, 143. Обстоятельные о нашихь тогдашнихъ школахъ см. въ разсуждении Г. Лавровскаго:

о древле-Русскихъ училищахъ, Харьк. 1854.

(206) П. Собр. Р. Лът. I, 54. 65. 66. «Поставляя попы и дая имъ отъ имънья своего урокъ, веля имъ учити люди, понеже тъмъ есть поручено Богомъ, и приходити часто къ церквамъ... И собра писцъ многы, и прекладаще отъ Грекъ.... Ярославъ.... любимъ бъ киигамъ, многы написавъ, положи въ церкви святой Софьи»....

(207) П. Собр. Р. Лът. V, 136; Няк. Лът. I, 132; снес. Карамз. И, прим. 54. Что Новгородское училище основано Ярославомъ дъйствительно въ 1030 г., о томъ ясно свидътельствуютъ означенныя летописи. При этомъ не можемъ не заметить странной ошибки, встръчающейся въ нъкоторыхъ нашихъ книгахъ (Истор. Росс. Іерарх. І, 404, М. 1807; Филарет. Ист. Русск. Ц. І, 48 — 49), будто въ Ярославовомъ новгородскомъ училищъ, еще при жизни перваго новгородского епископа Іоакима, былъ учителемъ ученикъ его Ефремъ, между тъмъ, какъ лътописи говорятъ совсъмъ другое, - говорять, что Ефремь благословень быль учити уже по смерти Іоакима, и именно во его мпьсто т. е. до избранія преемника Іоакиму; учити не дътей, но вообще люди новопросвъщенныя, чтобы мужи и жены выру христіанскую твердо держали, а поганскія въры не держали и не имъли бъ, — п что Ефремъ дъйствительно училъ Новгородцевъ, въ продолжение пяти лътъ, до времени избранія преемника Іоакиму Луки Жидяты, а-самъ святительству несподобися (П. Собр. Р. Лът. III, 179. 210; Опис. рукоп. Рум. Муз. 510; спес. прим. 90).

(208) П. Собр. Р. Лът. I, 65.

(209) Нестор. въ рукоп. Житіи пр. Оеодосія; П. Собр. Р. Лът. I, 65. Польскій лътописецъ Меховита о св. Владиміръ: applicuit insuper pueros litteris Graecis, artifices ex Graecia conductos locavit et salariavit (Chronica Polon. lib. II, сар. 3, р. 26, Cracow. 1521). А слова Стрыйковскаго см. выше въ примъч. 201.

(210) Эти три разряда книгъ при Ярославѣ различаетъ самъ преп. Несторъ, говоря: «и собра писцѣ многы, и прекладаше отъ Грекъ на Словенское письмо, и списаша книги многы, и списка, имиже поучашеся вѣрніп людье» (П. Собр. Р. Лѣт. І, 65). Въ древнемъ житіи блаженнаго Володимера замѣчено, что онъ, еще когда возвращался изъ Херсона, взялъ съ собою оттуда, между прочимъ, иконы изборныя и книгы (Хр. Чт. 1849, ІІ, 331).

(241) См. въ Опис. старопеч. книгъ Гр. Толстаго, стр. 56-

58, M. 1829.

(212) Опис. Славянскихъ рукописей Моск. Сунодал. библіотеки, отд. І, введ. стр. VIII и въ самомъ Опис. стр. 20. 29. 41. 52 и др. М. 1855.

(213) Прибавл. къ Твор. св. Отд. II, 223. 293.

- (214) Эти копін XV в. есть въ библіотекахъ Тронцкой Сергіевой Лавры, Моск. Дух. Академіи и другихъ. Востоков. Предисл. къ О тромір. Еванг. стр. II— III. Москвитянин. 1843,  $\mathcal{N}$  7.
- (215) Вопросъ о числъ книгъ св. Писанія, переведенныхъ св. Кирилломъ и Менодіемъ, иткоторые считаютъ рашеннымъ окончательно, указывая на свидътельство Іоанна, экзарха Болгарскаго, о шестидесяти уставных книгах, переведенных св. братьями; но, кажется, не совствы справедливо. И, во первыхъ, можно еще сомивраться, точно ли подъ именемъ шестидесяти уставных в книго, разумъются только книги канодическія въ строгомъ смысль, безъ книгъ пе-каноническихъ. Извъстно, что касательно шестидесяти книгъ св. Писанія существовало между Христіанами два мивпія. Одни разумъли подъ шестью-десятью не только кциги каноническія, по и не-каноническія: доказательство находимъ въ «Сокращениомъ изложенін правиль Апостольскихъ», изданномъ у Беверегія (Bevereg. Pandect. canon. Т. I, p. 57. Oxon. 1672) вмъстъ съ толкованіями Аристина, и несомнънио принадлежащемъ къ V въку. Здъсь содержание 85 правила Апостольского выражено такъ: Σεβασμιος η έξηκονταβιβλος μόνον, т. е. одив-шестьдесять книгь суть книги достопочтимыя; а въ 85 правилъ Апостольскомъ перечисляются не только книги каноническія въ строгомъ смыслё, но нёкоторыя и не-каноническія, именно: книга Інсуса сына Сирахова, и три книги Маккавейскія. Другіе, подъ шестьюдесятью кингами разумили собственно книги каноническія, какъ видно изъ перечня этихъ книгъ, приписываемаго св. Іоанну

Дамаскину, и след. относимого къ VIII веку (Дополи. къ статье: Кирилло и Меоодій, слав. просвът., въ Чтен. И. Общ. И. и древи. Росс. 1847, № 5, отд. I стр. 29 — 30). Теперь вопросъ: какое-же изъ этихъ мивній могь имъть въ виду Іоаниъ, экзархъ Болгарскій, говоря о шестидесяти уставныхъ книгахъ, переведенныхъ св. Меоодіемъ? Мивніе последнее, какъ выраженное въ перечив священ. книгъ Іоанномъ Дамаскинымь, сочиненія котораго переводиль экзархъ? Очень естественно. Но точно ли означенный перечень принадлежить св. Дамаскину? Сомпъваемся: этотъ перечень — а) вовсе несогласенъ съ другимъ перечнемъ свящ. книгъ, который безспорно принадлежить св. Дамаскину и начинается такъ: «должно знать, что кингъ Ветхаго завъта деадцать дяв, по числу буквъ еврейскаго языка»... (гл. о Писанін въ Богослов. см. у Калайд. стр. 133), — замъчаніе, впрочемъ, еще цеважное; б) представляетъ странное раздъление свящ. кцигъ, насчитывая ветхозавътныхъ не 33, какъ слъдевало бы, а 34, и новозавътныхъ не 27, а только 26, чего такой ученый Богословь, какъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, пикакъ бы не допустилъ; но что всего важиве-в) не полагаеть въ числѣ каноническихъ книгъ ветхозавѣтныхъ книги Есопрь, и повозавътныхъ — книги Апокалипсиса, тогда какъ св. Дамаскинъ несомивино признавалъ эти книги канопическими (см. его Богосл. гл. о писаніи), какъ признавала ихъ и вся православная Церковь въ его время и въ последствін. Былъ ли, по крайней мъръ, извъстенъ этотъ перечень 60 книгъ Іоанну экзарху, и не имъ ли даже переведенъ на славянскій языкъ? Былъ ли извъстенъ ему въ подлинникъ, не знаемъ; а что не имъ переведенъ, въ этомъ убъдиться легко: у Іоанна экзарха, въ несомивниомъ прицадлежащемъ ему переводъ (богосл. гл. о писанін) названія свящ. книгъ переведены, большею частію, совсьмъ иначе, нежели какъ онъ переведены въ этомъ перечнъ (см. у Калайд. стр. 134. 136). Но не поясилеть ли экзархъ самъ себя, когда выражается, что св. Менодій перевель 60 кингь именно уставных, т. е. каноническихъ? Правда, слово: уставный можно признавать за нереводъ Греческаго: хачочиюс. Только извъстно, что и на греческомъ языкъ названіе: каноническая книга употреблялось иногда въ смыслъ нестрогомъ, а обширномъ, т. е. книга, именусмая канонами, уставами, правилами Церкви; потому прилагалось и къ книгамъ не-канопическимъ, какъ, папримъръ, въ 33 правилъ Карвагенскаго Собора, гдв названы каноническими даже книга Товін

и книга Іудивь. И весьма замъчательно, что Іоаннъ экзархъ, переводя главу о писаціи (въ богосл. Дамаскина), когда дошла річь о книгахъ каноническихъ въ строгомъ смыслѣ, назвалъ ихъ но славянски не уставными, а нарочитыми, равно какъ и въ Сборшикъ ХІ въка, при переводъ этой же самой главы, онъ названы пе уставными, а рочьными (см. у Калайд. стр. 133 — 134). Во вторыхъ, если даже согласиться, что Іоаниъ — экзархъ подъ именемъ шестидесяти уставных книгъ разумълъ собственио каноническія, — отсюда еще не слідуеть, будто свидітельство экзарха мы должны предпочесть другому, болье важному свидьтельству, которое гласить, что св. Меоодій «преложи въборзт вся книги исполнь, развъ Маккавей, отъ греческа языка въ Словенскъ» (см. статью: о св. Кириллъ и Меоодіъ, въ Москвит. 1843, ч. III, № 5. стр. 432). Іоаниъ экзархъ — а) несомнѣнно жилъ во дии болгарскаго царя Симеона (888 — 927); но, чтобы онъ былъ современникомъ св. Меоодію, скончавшемуся въ 885 году, пи откуда неизвъстно (см. Калайдовича объ Іоанив экз. болгарскомъ стр. 9 — 16); б) если же и быль современникомъ, то не быль очевидцемъ, и, главное, судилъ о великомъ трудъ св. Меоодія только по слухамъ (въ прологь къ Богословію св. Іоанна Дамаскина, сказавъ о переводъ св. Меоодіемъ 60-ти книгъ уставныхъ, Іоаннъ экзархъ продолжаетъ: «Азъ же се слыша мъногажды, хотъвъ окуситі учительскан сказания», и чрезъ нъсколько словъ: «оны бо 60 преложилъ бъаше уже Меоодии, якоже слышахъ», Калайд. стр. 129); в.) записаль свое свидътельство о переводъ свящ, кпигъ Менодіемъ спустя уже пъсколько льть, по окончаніи этого дьла (Калайд. тамъ же 129—131), и—г) самъ даже не видълъ или, по крайней мъръ, не имълъ подъ руками нъкоторыхъ, если не всъхъ, библейскихъ книгъ перевода Меоодіева (тамъ же 27, 30). Удивительно ли, если къ подобному лицу могли дойти слухи о трудъ св. Меводія, невполив точные? Удивительно ли, если такой свидътель могъ ошибиться? Между тімь, какь другое, представленное цами, свидътельство, безъ всякаго сомивнія, принадлежить непосредственному ученику св. Меоодія и очевидцу, который болье двадцати лътъ находился при этомъ Апостолъ Славянъ, какъ одинъ изъ ближайшихъ его сподручниковъ, и самъ же, можетъ быть, участвоваль, вмёстё съ своимъ великимъ учителемъ, въ переводе свящ. киигъ (о св. Кирилав и Меоодів въ Москвит. 1843, ч. III, 🎤 6; Шафарика, Разцевтъ Слав. письменности, въ Чт. И. Общ.

И. и Д. Р. годъ 3-й № 7, отд. III, стр. 42. 45. 49). По миънію Г. Шафарика, этотъ учешикъ св. Меоодія, написавшій житіе своего учителя, быль именно Гораздъ, а по мижнію Г. Ундольскаго — Климентъ (Чт. И. Общ. И. и Д. Р. годъ 3-й № 7, отд. И. предисл. стр. XI). Но тотъ и другой были самые важные и главнъйшіе изъ встять учениковъ и сотрудниковъ Меоодіевыхъ. Такой ли человъкъ могъ не знать истины со всею точностію и подробностію и не засвидітельствовать о ней-беошибочно? Утверждать же, будто выраженіе: развь Маккавей — значить вообще: кромь книго неканоническихо, есть совершенный произволь и заключеніе отъ части къ цілому. Послідующія свидітельства (X — XIII в.), кромъ одного пролога XIII в., повторяющаго слова Іоанна экзарха, говорять уже безъ всякаго ограниченія, что св. Меоодій перевель всё книги свящ. писанія ветхаго и новаго завёта; но, какъ поздивниня, не могутъ имъть силы при свидътельствахъ древижишихъ (свидътельства эти можно видъть въ книгъ: Истор. Христіанства въ Россіи до равноапост. кцязя Владиміра, стр. 225 -228).

(216) *Нестор*. въ рукоп. Житіи св. Бориса и Гльба; *Восток*. Опис. рук. Рум. Муз. стр. 693; *Погодин*. Изслъд. о Русск. Истор III, 346.

(217) Приб. къ Твор. св. Отц. II, стр. 257 — 258.

(218) См. Сухомлинова—О древней Русской лътописи, стр. 65—68, Спб. 1856. Тамъ напечатаны и сведены вмъстъ, и греческій текстъ Синкеллова Исповъданія и переводъ, помъщенный вънамей лътописи (П. Собр. Р. Лът. I, 48).

(219) И этоть древнъйшій болгарскій переводь Синкеллова Исповъданія въры представлень тамъ же у г. Сухомлинова параллельно съ подлиннымъ текстомъ и другимъ переводомъ, находящимся въ нашей лътописи. При сляченіи ихъ оказывается, что болгарскій переводъ гораздо лучше помъщеннаго въ нашей лътописи. На-примъръ, слова подлинника: πιστεύω.... τρεῖς υποστασεις τελείας, νοερὰς, διαιρουμένας ἀριθμῷ καὶ υποστατικαῖς ἰδιότησιν, ἀλλ' οὐ θεότητι — переведены въ болгарскомъ переводъ: «вѣрую въ.... трии собъства съвършена, разумна, раздъляема числомъ и собъственными своиствы, нъ не бжствомъ», а въ лътониси: «вѣрую въ.... три собъства свершена, мыслена, раздъляема числомъ и собъственными своиством, а не бжствомъ». Далъе слова: πατήρ γὰρ ἀυθυπόστατος ὁ πατήρ.... μόνη τῆ ἀγεν-

νησία διαφερών τοῦ ὑιοῦ — переданы въ болгарскомъ переводъ «Оцъ бо своесобыствынъ собыствынъ Оцъ.... единъмъ нерождениемъ различино съ Сномъ», а въ летописи: «Отецъ бо — Богъ Отецъ.... единъмъ нероженьемъ старъй (?) сый Сына». Еще даπε choba: εκπορευται δε το πνεύμα το αγιον άχρόνως καί абыраты — нереданы въ болгарскомъ переводъ: «исходить же и стый Дхъ безвременьню и безплотыню», а въ летописи: «... безъ времене и безо тъла». Еще гораздо важиве слова: υιος αυσυπόστατος ο ύιος, ομοουσιος τω πατρί..., πνευμα αυθυπόστατον το πνεύμα το αγιον, τω πατρί καὶ τῶ υιῶ ομοςυσιον καὶ συvaiδιον — переведены въ болгарскомъ переводъ: «Сывъ своесобьствынь сынь, единосущие Оцю.... Дхъ своесобыть Стый Дхъ, Оцу и Сну единосуштьию и съприсносуштьиъ», а въ лътописи: «Сынъ подобосущено Отцю.... Духъ есть пресвятый, Отцю и Сыну подобносущено и присносущено». То же можно видъть и далће.

(220) См. въ предыдущ. примъчаніи, а исповъданіе въры митроп. Иларіопа съ словомъ: единосущный — въ Приб. къ Тв. св. Отц. II, 253. Кстати замътимъ, что п въ Никео-Цареградскомъ символъ, по его древиъйшимъ славянскимъ переводамъ — болгарскому и употреблявшемуся въ Церкви Русской, Сынъ Божій исповъдуется единосущнымъ Отпу (см. Два древніе символа въры по рукоп. XIII въка, въ Хр. Чт. 1853, II, 217 — 223).

(221) Поученіе Луки Жидяты папечатано въ Русск. Достопамяти. I, 1 — 16, по двумъ спискамъ конца XVI въка. Намъ пришлось встрътить это поученіе, безъ имени впрочемъ автора, въ рукописной «Зборницъ разныхъ св. отецъ» Новгор. Соф. библіотеки, XIV — XV въка (пис. частію на пергаменъ, частію на бумагъ на 425 листахъ, по стар. катал. *№* 94, л. 29 об.), подъ заглавіемъ: «Слово пооучение ерлмъское». Здёсь оказываются нёкоторые, довольно важные, варіанты, и потому мы предлагаемъ это слово сполна по новому списку: «Се, братие, сию заповедь първъе извъстно должни есмы вси крыстыяне дыржати: втровати въ единъ Богъ, въ Троици славимъ, въ Отца и Сына и Святаго Духа, якоже наоучили ны святии апостоли и отци оутвердали въру во единого Бога до конца... Върунте въскресению и жизни въчьнии и гръшникомъ. Не линитися к церкви ходити на заоутренюю, на литургию, на вечернюю; и въ своей клети хотяи спати Богу поклопися, тоже и на ложи дажии. А в церкви тоже стой съ страхомь Божнимь; не

молви речии, не помышли, но моли Бога всемь сердцемь, да отдясть ти Богъ грахы. Любовь иманте съ всявымь человакомь, а боле съ братиею. Не буди ино на сердци, а ино въ оустъхъ. И подъ братомъ ямы не рыи, да тебе Богъ въ горшая не въръжеть. Буди правдивъ и братиет тако, акы не каяся, правды дъля и закона Божия, и гробу прилежа, да счетаеть тя Богъ съ святыми своими. Претрыпите брать брату и всякомоу человъку, а не въздати зла за зло. А другъ друга похвали, да и Богъ вы похвалить. Не мози свадити, да не наречешися сынъ дияволоу, но смирися, да наречешися сынъ Божий. Ни осуди брата ни речью, ни мыслию; поминай своя гръхы, да тебе Богь не осудить. Помилунте оубогыя гладныя, тёмьничныя; своимъ сиротамъ милостиви боудите, то бо велми милостивь есть, инсе домачняя своя бесь скорби створить. Смышление людьское не явно имвти намъ, ни молвити срамна слова, ни гивватися на всякого дни на всяко человько. Ни о христовании посмъися никомуже; в напасти търпи и на Бога оупование имъй; буести не имъй, ни гордости и инъхъ ся лъплъе твори. Поминай, яко оутро будеши смрадъ, гнои и червие. Боудете въ смирении, кротци, не многоглаголиви, да и послушьници будете и творци Божиимъ заповъдъмъ: в гордаго бо сердци двяволъ экиветь, Божия слово не хощеть прилнути к нему. Чти стараго человъка и родителя своя; не кленися Божиимъ именемь, ни ицого закличанте, ин проклинанте; судите судъ по правдъ. Бога ся боитеся, а князя чтите. Раби будете първое Божии, та же Господу чтите отъ всего сердца; ерея Божия чтите. Ни оубии, ни оукради, ни солжи, лжи послухъ не буди, не завиди, не оклевечи; блядия не створи с чюжими женами, не пии без года, но в мъру, а не вь пияньство. Не буди гиввливъ, ни напраснивъ; с печалными ся печалуй, съ радующими ся радуй; и сквернена не ядите, святыя дни чтите. Буди же ми съ всеми вами аминъ.»

(222) Акт. Археогр. Экспед. I, стр. 258. Кромѣ напечатанныхъ списковъ слова Иларіонова въ прибавленіяхъ къ Тв. св. Отщевъ и въ Чтеніяхъ Моск. Истор. Общества (см. примѣч. 13), мы встрѣчали списки этого слова и въ рукописяхъ, наприм., въ Чети-Минен за іюль XVI в. Новгор. Соф. библ.; Кириллов. книгохран., № 313, л. 73 — 90. Но видѣнные нами списки почти не представляютъ никакихъ разностей съ напечатанными и оканчиваются согласно съ напечатаннымъ въ Чтеніяхъ. Только «Молитву» Иларіона мы нашли въ Кормчей Румянц. Музеума, № 233, л. 314

(Восток. стр. Опис. стр. 202) съ некоторыми особенностями, сравнительно съ печатнымъ текстомъ, которую потому и помъщаемъ здъсь: «Владыко Господи Боже нашь, высокій и славный человъколюбче, въздая противу трудом славуж и честь, и причастьники творя своего царства, помяни, яко благъ, нас нищих твоих; яко имя тобъ человъколюбец. Аще и добрыхъ дъл не имамы, ну, многіа ради своеа милости, спасины; мы бо людіе твои и овца паствины твоея, и стадо, еже новоначат наствити, истргъ отъ пагюбы идолослуженія. Пастырю добрый, положивый душу свою за овца, не остави нас, аще и еще блудим; не отврызи нас, аще и еще съгръшихомъ ти, акы новокуплени раби, въ всем не угодяще господину своему. Не възгнушайся, аще мало стадо, ню рецикъ нам: не бойся, малое мое стадо; яко благоизволи отецъ вашь небесный дати вам царствіе. Богатый милостію и благый щедротами, объщавыйся пріимати кающихся, ожидая обращеніа гръшьных, не помяни многих гръх наших, пріими ны обращающихся к тобъ, заглади рукописаніе съблазнъ наших, укроти гиввъ, имже прогнввахомъ тя, человвколюбче; ты бо ны еси Господь, и власть или жити нам, или умрети. Утолиж гивв, милостиве, егож достойни есмы по дёлом нашим, мимоведи искушеніе наше; яко прысты есмы и прах, и не вънійди въ суд сърабом твоим. Мы людіе твои, — тебе ищем, тебъ мили ся джем, тебж припадаем: съгржшихом, злая сътворихом, ни съблюдохом, ни сътворихом, яко же заповъда нам; земніи суще, къ земли приклонихомся, и лукавая съдъяхом пред лицем славы твоеа, на похоти телесныя предахомся, поработихомся грфхови и печалем житейским, быхом бъгуни своего владыкы, убози от добрых дъл, окаяпни злаго ради житіа. Плачемся, просим, и молим и каемся своих злых дъл, — просимъ: да страх твой послеши въ сердца наша, молим: да на страшивм судв помилуеши ны; нынв же спаси, ущедри, призри, посъти, умилосердися, помилуй; твое бо есмы създаніе, твоею руку діла. Аще бо безаконів наша надзриши, Господи, Господи, кто постоит? Аще бо въздаси комуждо подълом его, то кто спасется? Яко от тебе оцещение ест, от тебе милость, избавленіе, и душа наша въ руку твоею, и дыханіе наше въ воли твоей. Донелъж бо благое призирание твое на нас бъаше, благоденьствовахом; а егда съ яростію призрѣ наны, ищезохом, аки утрыняя роса, не постояхом, акы прах пред лицем вътру, и уж мали оставшеся милости просим. Помилуй ны, Боже, по велицей милости твоей; въсе бо благо от тебе къ нам приходит; въсе бо неправедное от нас къ тебъ; въси бо уклонихомся, нъсть от нас ніединого о небесных тыщашае и подвизающее, ню вси о печалех житейских; яко оскудъ преподобный на земли, не тебъ оставляющу и презрящу нас, ну нам тебе не взыскающих. Тъмже боимся, егда сътвориши на нас, яко на јерусалимъ, остављенем тя и неходившимъ въ пути твоя. Ну потръпи на нас и еще, долготърпе, устави гитвный твой пламень, рабы твоя сам направляя на истину твою, научаа ны творити волю твою; яко ты еси Богъ наш, и мы людіе твои, твоя часть, твое достояніе. Не въздіваем рук наших къ Богу чужему. ни последуем лжепророку, ни ученіа еретического дръжим; ну к тебъ въпіем истинному Богу, и к тебъ живущему на небесъх очи възводимъ, к тебъ руки наша въздъваем: изми ны из напасти, номилуй ны, призываяй гръшники на покаяніе, и на страшнъм ти судъ деснаго стояніа не отлучи ны, ну благословеніа праведных причасти насъ. И донелъж стоит мір, изми ны от руку чужих; и да не нарекутся людіе твои: людіе нагубніи, и стадо твое: пришельци въ земли не своей; да не рекут страны: где есть Богъ их? И не попущай на ны скорби и гладу и напрасных съмртій огня и потопленіа, да не отъаются малодушьній милости твоея. Мало показни, а много помилуй; мало уязви, а милостивно исцели; вь мале оскрыби, а вы скоръ обвесели: яко не тръпит наше естество длыго носити гнъва твоего, яко стебліе — огня. Ну укротися, умилосердися на люди твоя: ратныя прожени, мир утврьди, а страны укроти, град угобзи, благовърнаго князя нашего, имя рекъ, языком огради, боляры умудри, грады рассели, церковь твою възрасти, достояніе твое соблюди, мужа и жены и младенца спаси, сущая вработь, и въ плъненіи, и въ заточеніи, и на путех, и въ плаваніихъ, въ темницах, и въ алкотъ, въ жажди и въ наготъ — въсл помилуй, въся утъщи и обрадуй, радост творя им душевную и тълесную, молитвами пречисты ти Матере, и святых небесных сил, и предтеча твоего Крестителя Іоанна, апостоль, и пророкъ, и мученик, и преподобных и въсъх святых. Умилосердися на ны, дя, милостію твоею пасоми въ единеніи въры, въкупт и въ веселіи радостно славим тя Господа нашего Інсуса Христа съ Отцемъ и пресвятым Духом, Троицю нераздъльну, единобожествыну, царствующу на небеси и на земли, - ангеломъ и человъкомъ видимъй и невидимъй твари, нынъ и присно и в въкы въком. Амии».

(223) Русскій переводъ всего сочиненія Митрополита Леоптія объ опръснокахъ напечатанъ во Временникъ Моск. Истор. Общ.

кп. V, отд. 2, стр. 1 — 18. Мы, впрочемъ, имъли подъ руками

другой переводъ.

(224) Карамз. I, прпм. 474; Mattaei Accurata cod. Graecor. MSS. bibl. Mosqu. S. Synodi notitio et recensio, T. I, M. 353. 355. Lips. 4805; Allatii de eccles. occid. et orient. perpetua consens. lib. II, cap. 48, § 48, p. 872; Catalog. cod. graec. Nanian. p. 450.

(225) Онъ написаль три посланія объ опрысноках въ Латинянамь (Fabric. I, р. 526. 527), и всё они начинаются иначе, нежели посланіе нашего Льва митрополита, какъ видно изъ Маттеева же каталога рукописей Моск. Сунод. библіотеки, въ кодексё первомъ подъ  $\mathcal{M}$  16 — 19, и второмъ подъ  $\mathcal{M}$  25.

(226) Русск. Историч. сборн. изд. Общ. И. и Др. Русск.

т. VI, стр. 375, М. 1843.

(227) Пр. Иннок. Начерт. Церк. Ист. II, стр. 88. М. 1834; Klée Manuel de l'hist. des dogmes Chret., trad. de l'allemand par Mabire, T. II, p. 301, Par. 1848.

## 5. КЪ ГЛАВЪ ЧЕТВЕРТОЙ.

- (228) Biener, de Collect. canon. Eccl. Grecae p. 42 25, Berolin. 1827; Mortreuil, Hist. de droit Byzant. t. I, p. 202, Paris 1843; Розенкампф. Обозр. Кормч. книги стр. 37 43, М. 1829.
- (229) Кормчею книгою ( $\pi\eta\delta\alpha\lambda$ ю) названъ сводъ церковныхъ правиль потому, что эти правила служатъ какбы кормиломъ, которымъ управляется церковь, издревле уподобляемая кораблю (подробн. см. тамъ же у Розенкамифа стр. 67 70).
- (230) Достойны замѣчанія слова, находящіяся въ Церковномъ уставѣ Новгородскаго князя Всеволода—Гавріила (4125—4137): «азъ всмотрѣхъ въ Фотія, патріарха цареградскаго, граматы, что принесль на Русь князь великій Владиміръ, нареченный во святомъ крещеніи Василій, сынъ Святославль..., аже стоитъ въ грамотть: торговая вся вѣсы, мѣрила и... епископу блюсти безъ пакости...» (рукоп. моей библіотек. № 74, л. 27 об.). Подъ граматами Фотія здѣсь, конечно, разумѣется Фотіевъ Номоканонъ.
- (231) Восток. Опис. рук. Румянц. Муз. Л. ССХХХ, стр. 283—289; Розенкампф. Обозр. Кормч. кн. стр. 414—430.

- (243) Впрочемъ самое исчисленіе означенныхъ десятинъ хотя есть во всѣхъ трехъ редакціяхъ, во не во всѣхъ спискахъ каждой: его недостаетъ въ  $\mathscr{N}$  1 краткой редакціи, въ  $\mathscr{N}$  3 и 4 средней.
- (244) Въдьство, зелійничество, уреканье... зельн и еретинествомъ.
- (245) Умычька или умыканіе— есть во всёхъ спискахъ, кром $\mathfrak{F} \mathscr{N} \mathscr{N} 3$  и 4 средней редакціи.
- (246) Въ племени или въ сватьствъ поимутся.., пошибанье промежи мужемъ и женою о животъ..., смилное заставанье..., роспустъ..., зубояжа, отца или матерь бьетъ сыпъ или дчи..., братья или дъти тажютъ о заденцю...
- (247) По краткой редакціи: «игумень, игуменія, череоризци, черноризциы (№ 2-й—чернець, черница), священникь, попадія (№ 2-й—поповичева), діаконь, діаконица, понамарь, діакь, проскурница». По средней: «игумень, попь, попадія, поповичь, діаконь и кто въ клирось, чернець, чершица монастыреве, проскурница». По обширной: «нгумень, игуменья, попь, попадья, діаконь, дъти ихъ и кто въ клирось, чернець, черница—монастыри, проскурница».
- (248) По краткой редакціи: «слъпецъ, хромецъ..., задушьный человъкъ..., сторонникъ (№ 2-й)». По средней: «больпици... задушный человъкъ... гостиницы, страннопріимницы». По обширной: «слъпецъ, хромецъ больницы..., задушьный человъкъ<sup>1</sup>..., сторонникъ гостиницы, страннопріимницы».
- (249) По краткой редакціи: «аще тёхъ кто впадутъ въ вину, суди ихъ Митрополитъ (№ 2-й и Епископом), опричь мирянъ». Въ средней и обширной: «Митрополитъ или Епископъ въдаетъ межю ими судъ или обиду, или котора, или задница».
- (250) См. выше примѣч. 237. Если, дѣйствительно, № 1-й этой редакціи есть вѣрная копія съ списка устава Владимірова XIII вѣка: въ такомъ случаѣ становится понятнымъ, откуда заимствованы подобныя же статьи о назначеніи церковнаго богатства въ извѣстное послапіе Владимірскаго Епископа къ сыну св. Александра Невскаго (Восток. Опис. рукоп. Румянц. Муз. № ССХХХІ, стр. 281) и въ извѣстное Правило о церковныхъ людьхъ и о десятинахъ и проч. (тамъ же № ССХХХІІ, стр. 294—295; П. Собр. Р. Лѣт. VI, 83—84; снес. Калачов. Изслъд. о Русс. Правдѣ ч. І, стр. 454—455), хотя, конечно, могло случиться, что еще въ ХІІІ в. въ одинъ изъ списковъ Устава Владимірова

внесены эти статьи изъ правила о церковных влюдьх или изъ другаго подобнаго источника.

- (251) «Перковная татоя, мертвена сволочат (Л 1-й гробный тать,  $\mathcal{N} = 2$  — кто, то есть, гробный тать), кресть пос $\mathfrak{t}$ кут, іли на стънах ръжут, іли скоты, пли пси, или птица (МУМ 3 н 4 — поткы) без велики нужды ( $\mathcal{N} \mathcal{N} 3$  и 4 — введеть), или что неподобно церкви подъют».
- (252) Въ № 1 это еще не такъ ясно: «создахъ церковь св. Богородица десятиньную, и дахъ ей десятину — по всей земли Русьстви ис княженія во сборную церковь — отъ всего княжа суда десятую векшю»... Въ прочихъ спискахъ гораздо яснъе, именно въ  $\mathcal{N}$  2: «н дахъ ей десятіну изо всего своего кияженія, uтакоже и по всей земли руской и съ княженія въ соборную церковь -- отъ всего княжа суда десятую векшу, ис торгу десятую иедълю»... и проч.; въ  $\mathcal{N}$  3, 4, 5 и 6: «и дахъ ей десятину изъ всего своего княженія, такожсе и по всей земли Руской изъ княженія въ соборную церковь — отъ всего княжа суда десятую векшу»... и проч.
- (253) Несравненно ясите мысль выражена въ 🎤 2: «(и своимъ тивіономъ приказываю) судовъ церковныхъ не судити и нашихъ судовъ безъ судій митрополичихъ не судити десятинъ  $\partial n \lambda n$ »; такъ же въ  $\mathcal{N} \mathcal{N} 3$ , 4, 5 и 6: «церковныхъ судовъ несудити и нашихъ судовъ безъ судіи безъ владычня несудити десятинъ дѣля».
- (254) «Потвори, чародъянія, волхованія»... Далье № 1: «кто молиться подъ овиномъ ( $\mathcal{N} \mathcal{N} 2.3.4.5.6$  — или въ ржи), или в рощеньи (*№ №* 2. 3. 4. 5. 6 — подъ рощеніемъ), или У воды».
- (255) «Или споха (быеты) свекровы». Въ спискъ подъ № 2, въ следъ за этимъ, прибавлено еще къ числу преступленій, подлежащихъ церковному суду, сквернословіе: «или кто уречется скверными словы и прилагая отца и матерь, или сестры или дѣти».
- (256) «Или друга имътася бити, единого жена иметъ за лоно другаго и роздавитъ, или кого застанутъ съ четвероножною, или дъвка дътя повыржетъ».
- (257) Въ спискахъ № № 2. 3. 4. 5. 6. и эта мысль выражена ясиће: «(приказываю) судовъ церковныхъ не обидъти и съ судовъ городских (или — изъ судовъ градскихъ) давати 9 частій князю, а десятая часть святъй церкви».

- (258) «А кто пообидіть соудъ церковный, платити емоу собою, а передъ Богомь томоу же отвъчати на стращивмь соудъ предъ тмами ангель, идеже когождо дела не скрыються, благая илі злая, идеже не поможеть никтоже комоу, но токмо правда избавить отъ вторыя смерти, отъ въчныя моукы, отъ хрещения неспасенаго, отъ огня негасимаго. Господь рече: въ день месть въздамь сдержащимъ неправдоу в разоумъ; тъхъ огнь не оугаснеть и червь ихъ не оумреть. Створшимъ же благая въ жизнь и в радость и неизреченноую, а створшимъ злая въ въскрѣшенье соуда, имже, рече, неизмолимъ соудъ обръсти». Впрочемъ эта вставочная статья есть только въ спискахъ № № 1. 3. 4. 5 и 6, но не находится въ спискъ № 2.
- (259) Въ спискъ подъ № 2 стоитъ: «прикладень»; въ спискахъ № № 2. 3. 4. 5 и 6: «вдовица».
- (260)  $\Lambda$  въ спискъ  $\mathscr{N}$  2 и еще: «а кто порты чернеческыа съвръжеть».
- (261) Только въ М. М. 3. 4. 5 и 6 прибавлено: «...то общій судъ, а пересудъ на полы», и въ № 2: «... то обчін судъ, а прісудъ и пересудъ на полы».
- (262) Въ № № 2. 3. 5 и 6, вслѣдъ за этимъ, еще чита емъ: «Уставъ, бывшін и преже насъ в Руси отъ прадідъ и дідъ нашихъ имати Митрополиту (ММ 3. 5 и 6 — Епископомъ) десятину отъ дані, и отъ виры, и отъ продажъ, и отъ лова княжа, что входить во дворъ княжь отъ всего.»
- (263) Неволии. О простр. церкови. суда въ Россіи до Петра Вел. стр. 66—67.
- (264) Сократиль, на-прим., извъстный символь въры, преподанный св. Владиміру, по крещенін его въ Херсонъ (Лътоп. Переясл. Суздал. стр. 30. Снес. предисл. къ этой лътописи стр. IV).
- (265) Это видно изъ уставной граматы новгор, ки. Всеволода Мстиславича, данной (1134 — 1135) перкви св. Іоанна Предтечи на Опокахъ (Лополн. къ Акт. Историч. 1 1/2 3). и изъ договоровъ смоленскаго киязя Мстислава Давидовича съ итмецкими городами, заключенныхъ въ 1229 и 1230 г. (Собр. Госуд. грам. изд. Румянц. П. стр. 4; Карамз. Ист. Госуд. Росс. III, прим. 248).

(266) См. Дополи. въ Акт. Ист. I, № 45 и № 98; Акт. Археолог. Экспел. I, Л 334.

(267) П. Соор. Р. Лът. I, стр. 53; Дополн. къ Акт. Истор. J. № 2, № 3, № 4, № 5; Русск. Достопам. I, стр. 84.

(268) Восток. Опис. рук. Румянц. Муз. Л. ССХХХІ, стр. 281. Самое исчисленіе церковных судовь, которое въ этомъ Описаніи не напечатано, по рукописи слѣдующее: «роспусть, смилное, умыканіе, пошибаніе, заставаніе, промежю мужемъ и женою что будеть, рѣчь о животь, вѣдовьство, зеліе, уреканіе бл... и зелие, еретичество, зубоежа, иже отца и матерь бьетъ сынъ или дщи, братия или дѣти тажются о задници, церковнаа татба: то все суды церковныи....» Очевидно, что епископъ владимірскій, писавшій въ ХІІІ в., имъль подъ руками еще особый списокъ устава Владимірова, очень близкій къ краткой редакціи, по имѣющій и свои отличія, хотя, быть можеть, святитель въ своемъ посланіи къ князю перечислиль не всѣ суды церковные, а только нѣкоторые для примѣра, какъ не всѣхъ перечислиль опъ и людей церковныхъ въ томъ же посланіи (см. Опис. рук. Рум. Муз. стр. 281).

(269) Какъ полаголъ Карамзинъ (Ист. Гос. Рос. I, прим. 506).

(270) № 1 обширной редакціи дошель до нась въ Кормчей, писанной въ 1280 г., по воль новгор. князя Димитрія, для Новгор. Соф. церкви; № 1 средней — въ Кормчей, переписанной въ XVI въкъ съ Кормчей, которая написана была въ 1286 г. для Владиміра Васильковича, княжившаго во Владиміръ на Волыни; № 1 краткой — въ лътописи, составленной въ Переяславлъ Суздальскомъ въ пачалъ XIII въка (см. примъч. 236. 237. 239).

(271) Дополи. къ Акт. Историч. I, № 4, стр. 7.

(272) Уставъ князя Всеволода былъ напечатанъ въ «Повъсти о началъ и построеніи Печерскаго (Псковскаго) Монастыря» (стр. 99—405, Моск. 4807, и 98—404, Псков. 4849); но извъстенъ и по рукописямъ (Опис. рук. Гр. Толстова, отд. II, № 279; снес. Калач. О Русск. Правдъ, 1, стр. 452).

(273) Замъчательно, что содержаніе своего Церковнаго Устава св. Владиміръ излагаетъ исторически. «Я, говорить онъ, создажь въ Кіевъ церковь св. Богородицы и дажь ей десятину.... Потомь, на основаніи номоканона, сгадавъ съ своею княгинею и дътьми, дамь есмь суды церковные и церковные люди Митрополиту и Епископомъ.... Суды эти слъдующіе..., и люди церковные слъдующіе... Князю и бояромъ и судіямъ въ тъ суды не вступатися... А если кто преобидитъ уставъ нашъ, — да будетъ....» Отсюда можно заключать, что — а) сначала законъ о десятинъ и законъ о судахъ церковныхъ даны были в. княземъ устно и уже дъйствовали прежде, нежели послъ изложены были имъ письменно, б) что даны

они были не вмъстъ, а одинъ послъ другаго — сперва законъ о десятинъ, потомъ законъ о судахъ церковныхъ, но письменно изложены со временемъ въ одномъ и томъ же уставъ. Этому, по-видимому, противоръчитъ разсказъ преп. лътописца: «помолившюся ему (Владиміру — въ Десятинной церкви въ самый день освященія ея), рекъ сице: «даю церкви сей св. Богородици отъ... десятую часть, и положи написавъ клятву въ церкви сей рекъ: аще кто сего посудитъ, да будетъ проклятъ», — какъ будто в. князъ написалъ клятву о десятинъ въ тотъ же день и даже не выходя изъ церкви. Но извъстно, что препод. Несторъ неръдко начало, средину и конецъ событія записываетъ подъ однимъ годомъ, хотя между ними проходятъ многіе годы (см., па-прим., год. 989. 1037. 1051 и др.).

(274) Нвк. Лът. I, 105 — 106; Степ. Кн. I, 157 — 158. (275) Карамз. Ист. Гос. Росс. I, прим. 506; Неволин. О простр. церк. суда въ Россіи до Петра В., стр. 56 — 57.

(276) *М. Евгенія*, Опис. К.-Соф. собора, прибавл. № 2, стр. 9.

(277) Припомнимъ, на-примъръ, проходившихъ черезъ Курскъ еще во дни дътства преп. Өеодосія, съ которыми онъ хотълъ-было итти во Іерусалимъ на богомолье; такъ же — странствованіе преп. Антонія Печерскаго еще до половины XI в. на Аоонъ и въ Константинополь: объ этомъ впрочемъ ръчь будетъ послъ.

(278) Снес. *Неволин*. О простр. церк. суда въ Россіи до Петра В., стр. 37.60-61, и Полн. Собр. Р. Лът. I, 63-64. 75-78.

(279) Халкидон. Собор. прав. 8. 9. Снес. Антіох. прав. 20; Кароаг. прав. 45. 28; 4-го Констант. прав. 6 и др. Cod. Justin. lib. I, tit. 3, const. 25. 39; tit. 4, const. 43. 29; Justin. Nov. 79, с. 4, Nov. 83 и др.

(280) Cod. Justin. I, 3, const. 28. 42. 46. 49; Basilic. V, 3, c. 41. 42. 43.

(284) Justin. Nov. 423, с. 8. 21. 22. Такъ же въ печ. славянск. Кормч. ч. II: отъ свитка новыхъ запов. *Іустиніана царя*—гл. 54, лист. 24—25. Cfr. Basilic. III, 1, с. 14.

(282) См. печати. славянск. Кормч. ч. П., гл. 42. 44. 46; Фотія Номокан. по разнымъ титламъ (ed. *Herveti*); книгу Правиль св. Аностолъ..., по указателю.

(283) См. тамъ же. Сfr. *Leunclav*. Jus Graeco-rom. t. I, p. 124. 197. 204—206. 211—217. 230—232 п др.

(284) Статья о неблагопристойной защить мужа женою могла быть заимствована и изъ законовъ Моисеевыхъ, входившихъ въ составъ Кормчей (см. Втор. 25, 11.12; Кормч. II, л. 68 на обор.).

(285) Eclog. sive Synops. Basilicornm р 315. Cfr. Basilic. XXXI, 3, такъ же вообще Греко-римск. законы о тяжбахъ семейныхъ по наслъдству.

(286) Исх. 21, 45, 46; Лев. 20, 9 (снес. Кормч. ч. II, л. 64 на обор.); Числ. 27, 4—41 (Кормч. II, 65).

(287) Собр. Русск. Лът. I, 63-64. 75-78.

(288) Лев. 49, 35 — 36; Втор. 25, 44 — 46 (Кормч. II, л. 65). *Сократ.* Церк. Ист. I, 48; *Созол.* Ц. Ист. I, 8; *Justin.* Novell. 428, с. 45; Basilic. LVI, 48, с. 43.

(289) Епископамъ на Востокъ предоставлено было, на-прим.:
а) участвовать въ выборъ чиновниковъ для городскаго управленія (Nov. 428, с. 46); б) надзирать надъ тюрьмами и человъколюбивымъ въ шихъ содержаніемъ заключенныхъ (Cod. Theod. IX, 3, const. 7; Cod. Justin. I, 4, const. 9); в) заботиться о защитъ лицъ, возвратившихся изъ илъна (Cod. Justin. I, 4, const. 41); г) назначать, вмъстъ съ городскимъ начальствомъ, опекуновъ и попечителей къ малолътнимъ и умалишеннымъ (ibid. const. 27. 30); д) наблюдать, чтобы купцы не производили торговли противузаконно къ отягощенію бъдныхъ (Cod. Theod. XIII, 1, const. 5; Cod. Justin. I, 4, const. 1) и проч. Вообще объ этомъ см. Cod. Justin. lib. I, tit. 4: de Episcopali audientia.

(290) Спес. *Неволип*. О простр. церк. суда въ Россія до Петра В. стр. 54 — 55, прим. 100; *Преосв. Филар*. Ист. Русск. Церкви, 1, стр. 192, примъч. 315.

(291) «Подражатель великаго Константина, равный ему умомъ, равный любовію ко Христу и почитаніемъ служителей Его» (М. Иларіон. Похв. св. Владиміру, въ Приб. къ Тв. св. Отц. И, 277). «И перковникы чтя и любя и милуя, подавая имъ требованіе...» (Мних. Іаков. въ Хр. Чт. 4849, И, 326).

(292) См. *Прохирон* — Царя Василія Македонян. или Законт градскій, гран. 39, въ слав. печати. Кормч. ч. ІІ, л. 161 на обор. и далъе.

(293) П. Собр. Русск. Лът. I, 54. 65. Снес. Розенкампф. О Кормч. кн. стр. 103 — 104 и примъч. 96, стр. 88 — 97.

(294) Въ въроятности такого толкованія убъждаемся изъ списковъ Устава Владимірова — а) средней редакціи № 1: «и дах ей десятину по всей руской земли во всем княжении»; № 2:
«.... по всей земли десетину во своемъ княжении...», и далъе:
«десятое во всемъ княжении моемъ»; б) обширной редакции—
№ 1: «по всей земли Рустъй изъ княжения», № 2: «дахъ ей десятину взо всего своего княжения», № № 3.4.5 и 6: «дахъ ей десятину изъ всего своего княжения».

(295) Какъ можно заключать изъ примъра новгородскаго князя Ярослава. Собр. Р. Лът. I, 56; Карамз. I, 229.

(296) Калачов. О Русск. Правдъ І, стр. 107. 126; Деппа, О наказ. сущ. въ Россіи до Ц. Алексъя Михайловича, стр. 41. 46. 49, Саб. 1848.

(297) Пошлины съ товаровъ собираемы были у насъ и въ послъдующее время. Русск. Достопам. I, стр. 78; Дополн. къ Акт. Истор. I, № № 3 и 95.

(298) Собр. Русск. Лът. I, 8. 10. 25. 35; Карамз. I, 244, прим. 518.

(299) Ник. Лът. 1, 408; Степ. Кв. I, 459 — 460.

(300) См. выше, примъч. 237. То же подтверждаетъ мнихъ Таковъ: «десятину ей (перкви) вда, тъмъ попы набдъти, и сироты, и вдовица, в нищая» (Хр. Чт. 1849, П, 319).

(301) Ник. Лът. I, 108; Степ. Ки. I, 157 — 158.

(302) См. выше, прим. 252. *Калачов*. О Русск. Правдъ, I, стр. 78. Супрасл. Лът. стр. 44.

(303) «И даша ей (Десятинной церкви) десятину во всей руской земли..., и святъй Софен Кіевской, и святъй Софен Новгородской, и Митрополитомъ Кіевскимъ, и Архіепископомъ Новгородскимъ, отъ всякаго княжа суда десятую въкшу, а изъ торгу десятую педълю...» и проч. (см. примъч. 272).

(304) Русск. Достопам. І, стр. 82—83. «Іосифъ Тризна, редакторъ Патерика Печерскаго» — въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 4846, № 1V, отд. IV, стр. 5—40. Одна изъ статей этого Патерика озаглавлена: «Туровской епископіи завътъ блаж. Владимера и о десятинъ, даннъй ей изо всего кияженія» (— стр. 7).

(305) Несторъ въ рукоп. Житін св. Бориса и Глъба.

(306) См. выше, прим. 296.

(307) Напеч. въ Опис. Кіево-Соф. Соб., приб. № 3, стр. 40 — 42.

(308) Собр. Р. Лът. I, стр. 66. Сюда же относится выра-

женіе л'єтописца: «Боголюбивому князю Ярославу.... попы многы набдящю....» (— стр. 67).

(309) Прав. св. Апостол. 4.

## 6. КЪ ГЛАВЪ ПЯТОЙ.

(310) Приб. къ Тв. Св. Отц. П, 241.

- (311) «Новыдають, яко первый при Владиміръ Митрополить Михаиль, посадивши ипоковь на горъ педалече отъ того чертова (Нерунова) беремища, на свое имя и церковь св. Архистратига Михаила созда»... (Гизел. Кіев. Синопс. л. 42 обор., Кіев. 1680) Нъкоторые полагали, ссылаясь на Синопсисъ, будтобы, по преданію, и мопастырь Кіево-выдубицкій основань тъмъ же Митрополитомъ Михаиломъ (Максимов. Кіевлян. ІІ, стр. 9; Фундукл. Обозр. Кіева, стр. 79). Но въ Синопсисъ этого не сказано, а замъчено только, что и на мъстъ, гдъ выдыбаль или приставаль къ берегу плывшій по Диьпру идоль Перуновъ, создана церковь чудеси того же святаго Архистратига Михаила (см. Синопс. тамъ же). Къмъ и когда создана, не видно.
- (312) Въ подтверждение этого сказания Авторъ Историн Российской Іерархіи ссылается на какія-то рукописныя записки, которыя онъ нивлъ подъ руками (Ист. Росс. Іерарх. ч. ІІ, стр. 624).

(313) Супрасл. рукоп., изд. кн. Оболенскими стр. И.

- (314) Кіевскій Архіепископъ, пишеть Дитмаръ, въ 1018 г. ветръчаль Болеслава in sancto monasterio Sofhiae, quod in priori anno miserabiliter casu accidente combustum est (Chronic. lib. VIII, n. 16).
- (315) Изъ словъ Лаврентіевской лѣтописи подъ 1037 г: «при семъ (Ярославѣ) черпоризци почаша мпожитися и монастыреве починаху быти», не должно заключать, будто прежде монастырей у насъ вовсе не было (Карамз. II, прим. 34). Кромѣ того, что Дитмаръ, какъ современникъ, еще подъ 1018 г. упоминаетъ о монастырѣ св. Софіи въ Кіевѣ, сама же эта лѣтопись выражается тутъ же: «черпоризци почаша множитисл». Слѣд. они были у насъ и прежде въ меньшемъ числѣ; а если были черпоризцы: то конечно были и монастыри, коть немногіе. Потому-то въ другихъ лѣтописяхъ означенное мѣсто читается такъ: «при семъ... черно-

ризци начаша множитися, и монастыре многи начаша быти» (Собр. Р. Лът. II, 267; спес. III, 210; V, 137).

- (316) Въ изкоторыхъ лътописяхъ, вслъдъ за сказаніемъ о построеніи Ярославомъ церквей Георгіевской и Ирининской, слъдуютъ слова: «и ины многи церкви постави и монастыри устрои» (Собр. Р. Лът. III, 210; V, 137; Ник. Лът. I, 134).
- (317) Супрасл. Лът. стр. 11; Истор. Росс. Ісрарх. ч. V, стр. 518; *Herberstein* in Rer. Moscowit. auctor. var., Francof. 1600, p. 55.
- (318) Татищ. Росс. Истор. II, стр. 222. 461; Ист. Росс. Іерарх. VI, стр. 735. Въ Новгородскихъ лътописяхъ говорится: «въ лъто 6627 (1119) заложи Кюрьякъ игуменъ и князь Всеволодъ церковь камяну, манастырь святаго Георгія, Новъгородъ» (Собр. Р. Лът. III, 5.424; IV, 2). Но представленныя слова можно разумъть такъ, что въ это время заложена собственно камециая церковь въ Юрьевскомъ монастыръ стараніемъ его игумена и князя, вмъсто прежней деревянной; или что монастырь теперь возстановленъ, можетъ быть, послъ какого пибудь несчастія и распространенъ (Собр. Р. Лът. III, 214), а не такъ, будто теперь только онъ и основанъ: если существовалъ уже игуменъ, заботившійся о построеніи каменной церкви, то, въроятно, существовалъ и монастырь еще прежде этой церкви.

(319) П. Собр. Р. Лът. I, 4.

(320) Преосвящ. Илатопъ, Митрополитъ Московскій, въ своей Исторіи Русской Церкви (т. І, стр. 57, М. 4805) прямо относитъ начало Валаамской обители ко временамъ св. Владиміра и Новгородскаго епискона Іоакима. Неизвъстно, откуда позаимствовалъ Авторъ такое свъдъніе; по, безъ сомнънія, не самъ выдумаль, когда, исчисливъ въ предисловін къ своей книгъ источники, которыми пользовался, сказалъ: «что же я не означалъ въ своей Исторіи самый тъ мъста, откуда что взято, въ семъ навиняюсь монии лътами и болъзненными припадками. Я самъ ото себя ничего не выдумывалъ» (— стр. V). О желаніи св. Владиміра просвътить Кареловъ върою — см. Карамз. 11, 64; Бутков. Обор. Лът. Русск. стр. 463. 339. А что Карелія находилась тогда во власти Русскихъ—Карамз. 1, 229, прим. 485. 493; 11, прим. 61.

(321) См. выше примъч. 27.

(322) О нападенін Шведовъ въ 1164 г.— Собр. Р. Аът. III, 13; IV, 14; V, 162. Слова Соф. лътописца слъдующія: «лъта 6671

(1163) обрътены быша мощи и пренесены препод. отецъ нашихъ Сергія и Германа Валаамскихъ, Новгородскихъ чудотворцевъ при Архіепископъ Новгородскомъ Іоаннъ» (изд. С. П. б. 4795, ч. І, стр. 465). Авторъ «Исторіи Росс. Іерархіи» находитъ въ сказаніи Соф. лътописца ту несообразность, что «овъ обрътеніе и пренесеніе мощей препод. Сергія и Германа, случившееся якобы при Архіепископъ Іоаннъ І, поставилъ подъ годомъ 1163, когда Іоаннъ сей не былъ еще и епископомъ» (— ІІІ, 484). Но — 1) несообразности здъсь пътъ: потому что Іоаннъ І точно поставленъ былъ Новгородскимъ епископомъ въ 4163 году, а въ 4165 году сдъланъ уже Архіепископомъ (П. Собр. Р. Лът. ІІІ, 125 и 215); 2) слова Софійскаго лътописца можно понимать такъ, что онъ означилъ собствевно годъ обрътенія св. мощей (1163-й), а о перенесеніи ихъ замътилъ только, что оно случилось при Новгородскомъ Архіепископъ Іоаннъ.

(323) По каталогу рукописей Новгор. Соф. библіотеки за № 1071 въ 8-ю значится: «сказаніе о принесеніи мощей преп. Отецъ Сергія и Германа, Валаамскаго монастыря начальниковъ, древленисьменцое, ветхое». Здёсь съ самаго начала читаемъ: «мѣсяца Сентября въ 41-й день принесение мощемъ преподобныхъ отецъ нашихъ, Сергия і Германа валаамскаго монастыря началниковъ, из великого новаграда, въ корфльской уфадъ; въ обитель всемилостиваго Спаса, на острове Валамъ, на озеръ Невъ. И написанъ бысть образъ ихъ, Сергия і Германа, по благословению иже во святыхъ отца нашего Іоанна архіепископа великаго нова-града, поваго чудотворца. И списавъ симъ на утвержение и съправление . Божінмъ церквамъ и квігамъ, и утвержение православныя христіанскія в'тры сице чести на ихъ намати». За тёмъ чрезъ и всколько строкъ: «послушаемъ сего отцы и братія со умиленіемъ и вниманіемъ, благослови отче», — и слъдуетъ длишое и многоглаголивое наставленіе инокамъ «повиноватися помазациому царю и великому избранному князю и благовърнымъ княземъ Русскимъ», молиться за нихъ и пр., равно какъ убъждение килзыямъ, чтобы они не жаловали на монастыри крестьянь и под. Отсюда можно съ вфроятностію заключать, что сказаніе составлено не прежде временъ Іоанна III или IV.

(324) Истор. Росс. iepapx. III, 482 — 485. Сиес. Опис. рук. Румянц. Муз. стр. 43.

(325) Карамз. IV, 199, примъч. 255. На Русскомъ языкъ означенный договоръ, переведенный съ подлиниика, напечатанъ въ

Жури. Мин. Внутр. Дълъ 1837, ч. XXIII, стр. 325 — 363. Спес. П. Собр. Р. Лът. III, 73.

(326) Карамз. I, 229, примъч. 485. 493; II, прим. 61; Далина Госуд. Истор. Швецін II, 433, С. П. 6. 4805; П. Собр. Р. Лът. I, 66. 491; III, 2. 5. 49. 42. 56. 69. 72; IV, 49.

(327) П. Собр. Р. Лът. III, 233; IV, 102; Историч. изображ. о началъ Коневской обители, С. П. б. 1817.

(328) Все, это по списку житія обширной редакціи (см. выше примъч. 27). По двумъ другимъ редакціямъ Авраамій «бъ родителю благочестиву сынъ», и, по второй редакціи, отъ инхъ «книжному ученію паказапъ бысть и благочестію наученъ».

(329) И о путешествіи Авраамія въ Новгородъ, и о постриженіи на Валаамъ, и объ отшествіи въ Ростовъ— по двумъ редакціямъ, средней и обширной. Отселъже все остальное— по всъмъ тремъ редакціямъ.

(330) Основаніе этой обители нельзя относить къ 990 году (Истор. Росс. Іерарх. III, 63): потому что оно послѣдовало уже при епископѣ Ростовскомъ Оеодорѣ, который присланъ былъ на епархію въ 992 году. А если взять во вниманіе, что Авраамій прибылъ изъ дому родительскаго въ Новгородъ уже послѣ того, какъ этотъ городъ едѣлался христіанскимъ, слѣд. послѣ 990 года, что изъ Новгорода Авраамій отправлялся на Валаамъ, тамъ постриженъ и провелъ льта довольна: то прибытіе преподобнаго къ Ростову и за тѣмъ основаніе имъ обители едва ли можно отнести далѣе 1000 года.

(331) «Въ глубокихъ евдинахъ, въ старости добрт ко Господу отъиде — 6518, мъсяца Октября въ 29»: такъ замъчено только въ спискахъ средней редакціи житія Аврааміева и еще въ запискахъ, хранащихся въ основанной имъ Ростовской обители (Истор. Росс. Іерарх. 111, 64). Но если Преп. Авраамій только осьмнадцати лътъ прибылъ въ Новгородъ послъ 990 года, потомъ подвизался на Валаамт лъта довольна, потомъ успълъ въ Ростовъ искоренить язычество и устроить обитель, и скончался въ глубокихъ съдинахъ: то означенный годъ кончины его пикакъ не можетъ быть принятъ. Въ такомъ случат Авраамій скончался бы не въ глубокихъ съдинахъ, а въ возрастъ мужескомъ, имъя около сорока лътъ и едва ли бы успълъ съ 990 года совершить все то, что совершилъ. Не предположить ли здъсь описки и не должно ли читать, вмъсто «ъфй

T. I.

(т. е. 1010), эфиг (т. е. 1045)? Тогда Преподобный точно скончался бы въ глубокой старости, имъя около 75-ти лътъ.

(332) Краткое Житіе Преп. Ефрема напечатано въ Прологъ и Чети-Минен подъ 28 числомъ Января. Мы имъли и другое рукописное житіе Преподобнаго (рукоп. библ. Спб. Дух. Акад. № 270, том. I, стат IX), которое начинается словами: тайны царевы добре есть хранити», и хотя изложено довольно обширно, но небогато содержаніемъ. Здісь разсказывается, что древнее житіе препод. Ефрема, хранившееся въ новоторжской обители, было похищено изъ нея въ 1372 г., при разореніи города Торжка Михаиломъ Александровичемъ, княземъ Тверскимъ, и вскоръ потомъ сгорило въ Твери во время пожара, и что пастоящее житіе авторъ написалъ уже гораздо послъ этого несчастного событія, на основаніи слышаннаю имъ «отъ настоятеля обители тоя, и отъ древнихъ старецъ, и отъ искусныхъ людей града Торжка», и еще отъ какого-то «священноннока Іоасафа пречестныя обители Юрьева мопастыря». Всв эти лица, въроятно, читали древнее житіе препод. Ефрема, прежде цежели опо погибло, или слышали о немъ отъ читавшихъ.

(333) Третья Новгор. Автопись подъ 1015 г. говорить такъ же: «Преподобный отецъ нашъ Ефремъ Новоторжскій бъ въ сія времена» (Собр. Р. Авт. III, 208).

(334) «Постави храмъ на пріятіе страннымъ» (рукоп. житіе). Неизвъстио, откуда заимствовано извъстіе въ Исторію Росс. Іерархіи (III, 417), впрочемъ очень въроятное, будто этотъ монастырь оспованъ именно въ 1038 г. при В. Князъ Ярославъ.

(335) «Отъиде отъ нынишняго въка въ въчный покой лъта 6561 (1053)» (рукоп. житіе). Но ръшительно нельзя допустить, будто преп. Ефремъ скопчался въ лъто 6523 (1015), какъ показано въ печатномъ его житіи: потому что въ этомъ году толькочто умерщвленъ былъ князь Борисъ. О смерти преп. Ефрема въ 1053 г. см. такъ же въ Ист. Росс. Іерархін І, 527, изд. 2-е.

(336) П. Собр. Лът. І. 54. 64; спес. 67.

(337) Намъ, впрочемъ, кажутся весьма правдоподобными соображенія О. Протоіерея Сабинина о томъ, что древній нашъ лътописецъ преувеличилъ число женъ и наложницъ Владиміровыхъ, или еще прежде преувеличила это число молва народная, которою онъ воспользовался (Русск. Истор. Сборн. IV, стр. 106 — 107).

(338) Карамз. I, прим. 463; Собр. Р. Лът. II, 258.

(339) Дитмаръ, какъ извъстно, говоритъ противное, утверждая, будто Владиміръ и по крещеніи своемъ продолжаль предаваться прежнимъ своимъ порокамъ (Chronic. lib. VII, n. 52; Карамз. I, 492). Но свидътельство Дитмара не заслуживаетъ довърія: 1) онъ инсаль о Владимір'в только по слухамъ, и притомъ по слухамъ отъ такихъ людей, съ которыми нашъ князь перазъ селъ войну и которые естественно смотръли на него непріязненно; 2) Дитмаръ порицаетъ Владиміра, увлекаясь и личнымъ чувствомъ непріязни къ нему, какъ показываетъ весь составъ его рѣчи: оудучи самъ римско-католическимъ спископомъ, опъ приходитъ въ негодование отъ того, что Владиміръ заключиль въ темницу такого же епископа Рейберна за его различные происки, гдт этотъ мнимый святый и скончался. Впрочемъ — 3) и Дитмаръ замъчаетъ, что Владиміръ очистился отъ своихъ гръховъ подъ конецъ своей жизни. Такъ смотрять на свидътельство Дитмара о нашемъ Равиоапостолъ даже Римскіе писатели (Stiltingi, Dissert. de convers. et fide Russorum § IV, n. 43-46, in Act. SS. Septemb. t. II, p. XI. XII; Assemani, Calend. eccles. univ. t. IV, part. I, cap. I, n. 24, pag. 53-55).

(340) П. Собр. Р. Лтт. І, 54; Мнихт Іаковт въ Хр. Чт. 1849, П, 326; Иларіон. въ Приб. къ Тв. Св. Отц. П, 276. И далъе: «Ты, честная главо, былъ одеждою нагимъ, ты былъ питателемъ алчущихъ, ты былъ прехладою для жаждущихъ, ты былъ помощинкомъ вдовицамъ, ты былъ успокоеніемъ странниковъ, ты былъ покровомъ не имъющихъ крова, ты былъ заступникомъ обижаемыхъ, обогатителемъ убогихъ» (стр. 280).

(341) П. Собр. Р. Авт. I, 56. «Дивно есть се, колико добра створиль Русьтъй земли, крестивъ ю», восклицаетъ лътописецъ (—I, 57). Сиес. Иларіон. въ Приб къ Тв. Св. Отц. II, 277. 280.

(342) П. Собр. Р. Лът. 1, 65 — 66; Имаріон. въ Приб. къ Тв. Св. От. 11, 279.

(343) Карамз. II, прим. 34; Востоков. Опис. рукоп. Рум. Муз. 598. Впрочемъ, есть сказаніе, что еще прежде Ирины постриглась въ инокини Рогитда, одна изъ бывшихъ женъ Владиміра (Собр. Р. Атт. II, 258; Карамз. І, прим. 462; Щербатов. Истор. Росс. I, 273).

(344) И. Собр. Р. Лът. I, 54. 56. 65 — 66; ИІ, 479; Лътоп. Переясл. Сузд. стр. 33; Соловьев. Истор. Россіи I, стр. 481 — 482. Въ Никоновой Лътописи (I, 412), Степенной книгъ (I, 467) и въ отдъльныхъ рукописяхъ (Опис. рукоп. Графа Тол-

стова стр. 595) сохранилось сказаніе о нѣкоемъ славномъ Разбойникѣ временъ Владиміровыхъ, по имени *Могутпъ*, покаявшемся и спасшемся.

## 7. КЪ ГЛАВЪ ШЕСТОЙ.

(345) См. далъе примъч. 385. 386. 389.

(346) Въ правиль это выражено такъ: έτι δε καὶ τους εν τοῖς βαρβαρικοῖς ἐπισκοπους τῶν προειρημένων διοικήσεων χειροτονεῖσται... См. толкованіе Валсамона и Зонары на 28 правило Халкид. Собора (apud. Bevereg. Pandect. can. SS. Apost. et Concil. T. I. p. 145, Oxon. 1672).

(347) IV всел. Соб. прав. 28; Leunclav. Jus Graeco-Rom. T. I, lib. VI, pag. 426—433; Justin. Novel. CXXXI, с. 3.

(348) VI BCEJ. Cob. npab. 8; Justin. Novel. CXXXII, c. 9.

(349) Just. Novell. V; epilog. Novel. VI, c. 8.

(350) Just. Nov. CXXXVII, c. 5.

(351) Justin. Nov. CXXIII, c. 22; Phot. Nomoc. tit. IX, c. 6; Basilic. lib. III, tit. I, c. 38; Lib. imper. Leonis et Const. tit. X,  $\S$  6.

(352) IV всел. Соб. пр. 9. 47; Justin. Nov. CXX, с. 22.

(353) IV всел. Соб. пр. 17; Justin. Nov. CXXXVII, с. 5.

(354) Lib. Leon. et Constant. tit. III, § 10.

(355) Justin. Nov. III; Basilic. lib. III, tit. 2. Cfr. Balsamon. ad can. Antioch. 42.

(356) IV всел. Соб. прав. 28; Blastar. Syntagma alphabet. Litter. E, cap. XI, apud Bevereg. t. II, part. II, pag. 115.

(357) Св. Кирил. Алекс. прав. 1.

(358) Право это усвоено Константинопольскимъ Патріархамъ въ VI въкъ Константинопольскими соборами, бывшими въ 548, въ 536 и въ 586 годахъ, и утверждено законами Императора Юстиніана (Justin. Nov. VII, XVI, XLII, LVII). Cfr. Spanhemii Hist. Christ. saec. VI, с. 6, n. 2, pag. 1087—1089.

(359) IV всел. Соб. прав. 9. 17.

(360) Leg. Compend. Leon. et Constant. tit. III, 9. 10, apud Leunclav.

(361) І всел. Соб. прав. 4; IV всел. Соб. прав. 28; Антіох. Соб. прав. 9.

(362) Нельзя здёсь не припомнить словъ втораго правила втораго вселенскаго Собора: «деркви Божій у иноплеменныхъ наро-

довъ долженствуютъ быти правимы по соблюдавшемуся донынъ обыкновенію Отцевъ». Объ этомъ обыкновеніи Отцевъ вотъ что говорятъ толкователи соборныхь правиль Зопара и Валсамонъ: «когда утверждались Христ. церкви у язычниковъ, между которыми не могло еще обрѣтаться достаточнаго числа людей, способныхъ учить другихъ: тогда дѣлались исключеній изъ общихъ правиль объ избраніи епископовъ. Кто отличался мудростію слова и святостію жизни, того и посылали Отцы епископомъ къ иноплеменникамъ для утвержденія новыхъ воиновъ Христовыхъ въ вѣрѣ и благочестіи» (арид Bevereg. Pandect. canon. SS. Apost. et Concil. Т. 1, р. 87 — 89). На этомъ основаніи Константинопольскій Патріахъ мого во началю, и совершенно законно, не только поставлять, но избирать самъ для Русской Церкви какъ Митрополита, такъ и епископовъ.

(363) См. выше прим. 1. О соборт іерэрховъ, существовавшемъ при Константиноп. Патріархт, упоминаєть къ конну XI въка и нашъ Митрополить Іоаннъ (1080 — 1088) въ своемъ посланіи къ папт Кляменту (Учен. Записк. 2-го отд. Акад. Наукъ, I, отд. III, стр. 1—20).

(364) Asseman. Calend. eccles. Univ. t. III, p. 146; Nil. Doxopatr. apud Allat. de eccles occid. et orient. cons. I, c. 25, p. 414 — 417

(365) Объ этомъ можно заключать изъ списка Болгарскихъ Архіепископовъ, папечатаннаго у Дю-Канэка (Familiae august. Вугант. с. 28), и у Барона Розенкампфа (въ Обозр. Кормч. кн. примъч. 73, стр. 64—66).

(366) Татищ. Ист. Росс. I, 38; II, 79.

(367) Ник. Лътон. I, 110; Степ. Кн. I, 168. У Татищева, върочемъ, сказано, будто Владиміръ въ это время ходилъ на Болгаръ войною, и «взявъ Переяславецъ, въ ономъ пребывалъ, доколъмиръ учинилъ» (—II, 87).

(368) Евоим. Зигаб. Πανοπλία δογματική, τιτλ. κζ'— κατά Βογομίλων; Анна Компен. in Alexiad. lib. XIV, p. 450,

(369) Ник. Лът. I, 412; Степ. Кн. I, 166; Евген. Опис. Кіево-Соф. Соб. стр. 65; Филарет. Ист. Русс. Церк. I, 81.

(370) О преп. Антонів Печерскомъ, который несомивнио быль на Авонів прежде половины XI віка, подробиве скажемь въслідующемь отділів исторіи.

(371) «В тыя же дии, пишеть черноризець Поликариь въ посланіи къ архимандриту Акиндвну, приде нѣкто мнихъ, попинъ, отъ святыя горы, Богу наставлешю и, приде къ блаженому, и остригъ и, отъиде»... (Жит. Моисея Угрина въ рукоп. Патер. Новг. Соф. библ. XIV — XV в., № 578, л. 164). И о препод. Моисев Угринъ подробиъе ръчь будетъ въ слъдующемъ отдълъ.

(372) О Русск. монаст. на св. Ао. Горъ, въ Чтен. Моск. Мстор. Общ. 1846, № 4, отд. 1V, стр. 11—12. Вълътописяхъ нашихъ подъ 1497 г. читаемъ, между прочимъ, слъдующее: «пріндоша къ В. К. нгуменъ Паисея да 3 старцы изъ св. горы милостыни ради, и В. К. милостынею изволилъ, и на иные монастыри послалъ: понеже бо изъ старины тотъ монастырь св. Пантелеймона на св. горъ строеніе бяше прежиихъ В. Киязей Русскихъ отъ Великаго Володимера» (Карамз. Ист. Г. Р. т. VI, прим. 629, стр. 165).

(373) Ник. Лът. I, 111; Степ. Кн. 1, 270; Татищ. Истор. Росс. II, 88.

(374) «И се пріндоша странницы въ градъ той..., и въпроси ихъ (Оеодосій), откуду суть и камо градуть; опіть же рекшимъ, яко отъ святыхъ містъ семы, и аще Богу волящу воснять хощемъ ити»... (рукон. Жит. Преп. Оеодосія).

(375) Особенно сильно было гоненіе на Христіанъ Калифа Гакема (996 — 1020), когда, по свидѣтельству магометанскаго историка Макрици, разрушено въ Египтъ, Спрін и прилежащихъ странахъ болъе 30,000 церквей и монастырей (Makrizi, Geschichte der Kopten s. 66), и въ числъ другихъ славный храмъ Воскресенія Христова въ Іерусалимъ (Saci, Exposit. de la relig. des Druzes, t. 1. СССХЦІ.

(376) Сахаров. Сказ. Русск. народа т. I, кв. IV, стр. 23

(377) «Таче слышая паки о святых мъстъх , идъже Господь нашь плотію походи, и желаше тамо ити и поклопитися имі» .. (рукоп. Жит. преп. Оеодосія).

(378) Эту мысль пачали повторять ревнители папства со времени появленія Уніи въ западныхъ областяхъ нашего отечества, чтобы тёмъ удобніе обольщать православныхъ п склонать пхъ къ единенію съ Рямскою Церковію. Болье замъчательныя, относящіяся сюда, сочиненія — 1) Papebroch. Praefat. ad Ephemeridas Graeco-Moscas (in Act. SS. Maii T. 1); 2) Kulesz. Wiara prawosławna... rok. 1704; 3) Kulezynski, Specimen ecclesiae Ruthenicae, cum S.

sede Apostolica Romana semper unitae, Romae 1733; 4) Stilting. Dissert. de convers. et fide Russorum (in Act. SS. Septembr. T. II). Та же мысль, болье или мевье подробно, излагается въ новъйшихъ сочиненіяхъ: 1) Buttler. Vies des Peres et des Martyres... Juillet 24, Lille 1834; 2) Vicissit. de l'eglise Cathol. en Pologne et en Russie, Paris 1843; 3) Rohrbacher. Hist. de l'eglise Cathol. t. XIII, p. 238, Paris 1844, и друг.

(379) Cm. Stilting. lib. cit. pag. XIV — XVI; Rohrbach. —

p. 238.

(380) См. выше прим. 358. Константинопольскіе же Императоры называли Константинопольскую Церковь даже *главою* всёхъ церквей: такъ какъ Константинополь былъ главою всёхъ городовъ и областей Имперіи (*Justin*. Cod. lib. I, tit. 2, lex. 24; *Leon. et Const*. Eclog. tit. 3).

(381) Извъстна по этому случаю переписка папы Григорія великаго съ Копстант. Патріархомъ Іоапномъ Постникомъ и Императоромъ Маврикіемъ (*Fleurii* Hist. eccles. lib. XXXVI, c. 52).

(382) ...eius contagii macula sic adhaesisset (successoribus Joannis, Patr. Const.), ut nunc quoque se ipsos oecumenicos patriarchas

et apellare et scribere non timerent (Epist. I, c. 9).

- (383) Эти соборныя восклицанія (ενιφωνήσεις συνοδικαί) напечатаны у Леунклавія (Jus Graeco-Rom. Т. І, lib. 2, р. 108) и Баронія (Annal. eccles. ad an. 995, in Т. Х, р. 885). Изъ содержанія восклицаній видно, что они записаны современникомъ и, можеть быть, очевидцемъ. А о дъйствительности собора, къ которому они относятся, ясно свидътельствуетъ Келринъ, писатель XI въка (Cedren. Т. ІІ, р. 449, Вопп. 4839). Здъсь отвътъ Штилтингу, который старался заподозрить подлинность этого собора и самихь восклицаній (De convers. et fide Russ. n. 55, р. XIV).
- (384) Apud Leunclav. Ius Graeco-Rom. T. I, p. 197—203; Слав. Кормч. кн. ч. II, гл. 51, л. 230—237.
- (385) Allat. De eccles. occid. et orient. perpet. cons. lib. II, cap. 8, n. I, p. 606. Предполагать, будто кто-либо другой написаль имя Патр. Сисинія въ означенномъ посланіи, какъ предполагають нъкоторые Римскіе писатели (Stilting. op. cit. n. 57. 63, p. XIV. XVI), есть дъло совершенно произвольное.
- (386) Латинскіе писатели стараются отвергнуть дъйствительность и этого событія (Stilting. ibid. n. 58.64). Но оно подтверждается единодушнымъ свидътельствомъ писателей Греческихъ—

Никиты Пикейскаго (неизв. въка), какого-то анонима, Іосифа Вріеннія и другихь (слова ихъ арид Allat. de eccles. occid. et orient. perpet. cons. lib. II, с. 8). Мелетій, Митрополить Аоинскій, пользовавшійся при составленіи своей церковной исторіи нѣкоторыми и малонзвѣстными Греческими источниками, признаеть это событіе за несомнѣнное κατά τον ιστορικόν μοναχον Έπιφάνιον καὶ άλλους (Μελετίου εκκλησιαστική ιστορία, Τ. II, 401, εν Βιέννη 4783). На Славянскомъ языкѣ сохранилось также небольшое рукописное сочиненіе о томъ, — «коего ради дѣла отлучишася отъ насъ Латина...», написанное, какъ можно догадываться изъ содержанія, около половины XI вѣка, и подтверждающее дѣйствительность разсматриваемаго нами событія (Кормч. Рум. Муз. № ССХХХІІІ, л. 345; снес. Востоков. Опис. этого Муз. стр. 307. 733)

(387) Allat. op. cit. lib. II, c. 8, n. 4, p. 612; Fleurii Hist.

eccles. lib. LIX, § 4.

(388) Leunclav. Ius Graeco Rom. T. I, p. 204. 250; Слав. Кормч. II, л. 441.

(389) Baron. Annal. eccles. ad an. 1054; Stilting. op. cit. n. 59 — 62; Allat. op. cit. lib. II. c. 9, n. 1; Fleurii Hist. eccl. lib. LX, § 13, in T. XIV, p. 622 — 626.

(390) Quomodo vero papae commemoratio sublata sit et quanam de causa, ignoro (loc. cit.).

(391) Kulesz, Wiara prawosławna.., p. 47, ed. 1704.

(392) Is vero post mortem gloriosissimi imperatoris (Ottonis), regnante tunc secundo, Domini gratia, Henrico..., benedictionem cum licentia Domini Papae episcopalem petiit... (Ditmar. Chronic. lib. VI, apud Baron. Annal. eccles. ad an. 1008, in t. XI, 30—31). Годъ кончины Бруно показываетъ Маріанъ Скотъ, жившій такъ же въ XI въкъ (арид Baron. loc. cit.).

(393) Tunc in *confinio* praedictae regionis (Prussiae) et Russiae cum praedicaret, primo ab incolis prohibetur, et plus evangelizans, capitur, deindeque.... decollatur cum suis decem et octo (apud

Baron. loc. cit.).

(394) Это письмо Бруно; которое прежде изв'єстно было только изъ примъчаній Лаппенберга къ Хроникъ Дигмара (въ Monument. German., изд. Перцемъ VI, стр. 812, примъч. 18 и стр. 834, прим. 30), недавно издано въ подлинномъ текстъ и Русскомъ переводъ Г. Гильфердингомъ (первоначально въ 1-й книгъ Русской Бесъды, а потомъ и въ отдъльныхъ оттискахъ) подъ заглавіемъ:

«Неизданное свидътельство современника о Владиміръ святомъ и Болеславъ храбромъ», Москв. 1856.

(395) Kulesz. Wiara prawosławna, p. 55 — 57.

(396)... Regis fuerat consanguinens..., cum in capella regia moraretur... et caet. (*Damiani*, Vita Romualdi, c. VIII, n. 40, in Act. SS. Februar. t. II, p. 112).

(397) Deinde iam monachus factus — tanta se abstinentiae frugalitate constrixit, ut.... Cum vero post diuturnam eremeticae conversationis vitam ad praedicandum iam ire disponeret, Romain primum pergere studuit.. (ibid. n. 41. 42).

(398) .... post martyrium B. Adalberti... (ibid. n. 44). A о времени кончины этого Адалберта см. Baron. Annal. eccles. ad

an. 997, in t. X, p. 906.

(399) Vid. ibid. not. ad c. VIII sub littera—e, p. 113—114.

(400) Des Deutschen Reichs-Archiv, Specileg. Eccles. th. I, Band. XVI, s. 10. 14. 16. 18. 19; *Морошкин*. Историко-критич. изслъд. стр. 49. 50. 116.

(401) Damiani, op. citat. n. 44, p. 112 — 113.

(402) Hermani Cromeri Chronicon, in Corp. histor. medii aevi t. II, р. 536; Шлецер. Пестор. III, 446 — 453.

(403) Fleurii Hist. eccles. lib. LVIII, § 26, in t. XIV, p. 69 (Bruno, alio nomine Bonifacius...); Rohrbach. Hist. de l'egl. cathol. t. XIII, 395.

(404) Naruszewicz, Hist. narodu Polskiego, t. IV, 263; VII, 43. Замътимъ, что Рейнбернъ сдъланъ епископомъ въ 1000 году (Ditmar. Chronic. apud Pertz t. V, p. 781; Barthold, Gesch. von Rügen und Pommern, p. 339, Hamb. 1839). Саъд. не прежде могъ прибыть и въ Россію съ Польскою Королевною.

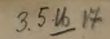
(405) Vicissitudes de l'egl. Cathol. en Pologne et en Russie,

t. I, p. 12-13, Paris 1843.

(406) Non solum ritum Graecorum, in quo educata fuit, *Maria* regina Poloniae reliquit, sed de ritu catholicae Romanae ecclesiae et eius puritate sufficienter ab ecclesiaticis viris edocta, ritum Graecorum exorsum habens, sacro baptismatis fonte, deinde in ecclesia Crakoviensi, in supplementum eorum defectuum, qui per Ruthenorum presbyteros committuntur, abluta est,... *Doprognievaque* extunc vocitari cepit (*Dlugossi* Hist. Polon. lib. III, ad an. 1041, p. 218. Снес. *Карамз*. II. Г. Р. II, стр. 33, прям. 40).

(407) Карамзинъ признаетъ это за несомнънное (т. II, стр. 36,

- изд. 2) и представляетъ самое содержаніе означеннаго письма папы Николая II (тамъ же прим. 42, стр. 26). А объ Апастасін, бывшей за королемъ Венгерскимъ, извъстно, что она носила уже въ Венгріи новое имя Агмунды (Карамз. тамъ же примъч. 44).
  - (408) Иларіон. въ Прибл. къ Тв. Св. Отц. ІІ, стр. 279.
- (409) In qua (custodia) pater venerabilis, quod in aperto fieri non potuit, in secreto studiosus in divina laude peregit (Chronic. lib. VII, n. 52, apud *Pertz*, 1. III, p. 859).
  - (410) П. Собр. Р. Лът. I, 36. 37. 51. 52
  - (411) Никоп. Лът. I, 92; Степ. кн. I, 135.
- (412) Татищ. Ист. Росс. II, стр. 78 и прим. 495; Ник. Лът. I, 404.
- (443) Никон. Лът. I, стр. 141. Можетъ быть, по случаю совершившагося въ этомъ году бракосочетанія сына Владимірова Святополка съ дочерью Короля Польскаго Болеслава, съ которою прибыль въ Россію и Римско-Католическій епископъ Рейнбернъ (см. выше прим. 404).
  - (414) Татищ. II, стр. 88; Ник. Лът. I, 411; Степ. вн. I, 470.
  - (415) Apud Naruszewicz Hist. nar. Polsk. t. IV, 263; VII, 43.
  - (416) Histor. Russiae monum. t. I, M 3, p. 3.
  - (417) Dlug. Hist. Polon. lib. II, p. 109 112.
  - (418) Cromer. De reb. Polon. lib. III, p. 57, Warszaw. 1767.
  - (419) Stryikow. Kronik. Polsk. lib. IV, p. 132, Warsz. 1766.
  - (420) Bielsc. Hist. Polon. lib. I, p. 37, Warszaw. 1764.
- (421) Sarnic. Annal. Polon. lib. VI, с. 2, in Dhugos. Hist. Polon. t. II, р. 4043, Lips. 4712. То же самое излагаетъ въ своей исторіи и Матоей Меховита (Chronic. Polon. lib. II, с. 3).
- (422) Rerum Moscovit. auctores varii, pag. 5 u 19, ed. Francof. 1600.
- (423) Павла Іовія книга о посольствъ В. К. Василія Іоанновича къ папъ Клименту VII, въ концъ т. І въ Библіот. иностран. писат. о Россіи стр. 41, С. П. б. 1836.
- (424) Guagnini Sarmatiae Europeae descriptio, pag. 87, Spirae 4581; или De Russorum Moscowitarum et tartarorum religione, sacrificiis et caet., ex diversis scriptoribus..., p. 225, Spirae 4582.
- (425) Каковъ на-прим., Антоній Поссевинъ (vid. Supplem. ad Histor. Russiae monum. p. 112, Petropol. 1848).



## OLIABIEHIE.

| ПРЕДИСЛОВІЕ.                                                         | Стр. |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| І. Планъ настоящей Исторіи Русской Церкви                            | II   |
| II. Источники для перваго періода этой Исторіи                       | X    |
|                                                                      |      |
| перваго періода отдёль і.                                            |      |
| вступленіе.                                                          |      |
| ГЛАВА I. Первоначальные предълы Русской Церкви и ел первая іерархія. |      |
| 1. Вэглядъ на предълы Русской Церкви при св. князъ Владуміръ,        | 3    |
| 2. Въ частности, распространение при немъ Христіанства:              |      |
| a) въ Klent                                                          | 4    |
| б) Новгородъ и его окрестностяхъ                                     | 5    |
| в) области Ростовской и Суздальской                                  | 6    |
| г) Курскъ и его окрестностяхъ                                        | 11   |
| д) въ разныхъ другихъ городахъ и областяхъ Россіи                    | -    |
| 3. Что сдвлалъ Ярославъ для утвержденія въ Россіи Христіанства.      | 13   |
| 4. Общія замічанія о распространенін Христіанства въ Россія и        |      |
| первоначальныхъ предвлахъ Русской Церкви                             |      |
| 5. Когда учреждена митрополія въ Русской Церкви                      |      |
| 6. Кто былъ первымъ нащимъ Митрополитомъ.,                           | 20   |
| 7. Отъ какого константинопольскаго патріарха получила начало         |      |
| Русская Митрополія и вообще іерархія                                 |      |
| 8. Гдѣ была каоедра первыхъ нашихъ Митрополитовъ                     |      |
| 9. На сколько епархій разділена была въ началі Русская Церковь.      | 25   |
| 10. Собденія о лицахъ нашихъ первыхъ іерарховъ и о пизшемъ ду-       | 90   |
| ховенствв                                                            | 40   |

ГЛА

| ГЛАВА И. Первые храмы въ Россіи и состояніе Богослуженія.                                     | Стр.                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| * *                                                                                           | 2. Мары, принятыя для этого Ярославомъ, и въ частиости-оспо-    |
| 1. Церкви, построенныя св. Владиміромъ и при Владиміръ:                                       | ванныя имъ училища79                                            |
| а) Васильевская и Десятициая въ Кіевъ, — праздникъ въ па-                                     | 3. Чему обучали въ тогдашиихъ нашихъ училищахъ 80               |
| мять освященія последней                                                                      | 4. Какія кинги употреблявись тогда въ Русской Церкви: кинги св. |
| б) Преображенская въ Василевь и Васильевская въ Вышго-                                        | Писація, житія Святыхъ и другія —                               |
| родъ                                                                                          | 5. Памятники церковнаго ученія:                                 |
| в) ивкоторыя другія въ разныхъ мъстахъ                                                        | а) Исповъдавіе въры, преподацное В. Кн. Владиміру послъ его     |
| г) общее число этихъ церквей                                                                  | крещенія                                                        |
| 2. Построенныя ки. Мстиславомъ въ Тмуторакани и Черниговъ 39                                  | б) Поученіе Новгородскаго епископа Луки Жидяты 87               |
| 3. Построенныя во дпи В. Ки. Ярослава:                                                        | в) Слово о законъ и благодати пресвитера Иларіона 90            |
| а) соборъ Кієво-Софійскій, — праздникъ въ память освященія                                    | г) Сочиненіе Митрополита кіевскаго Леонтія объ опрыснокахъ, 102 |
| его                                                                                           | ГЛАВА IV. Первоначальное церковное законоположение въ           |
| Кіеві и другія, — праздникъ въ память освященія церкви                                        | Россіи и преимущества Русскаго Духовенства.                     |
| Георгієвской                                                                                  |                                                                 |
| в) соборъ Софійскій Новгородскій                                                              | 1. Греческій Номоканонъ или Кормчал книга:                      |
| 4. Архитектура и устройство тогдашнихъ церквей                                                | а) составъ Кормчей                                              |
| 5. Иконы и вообще священныя изображенія;                                                      | б) Первая часть ея — законы собственно церковные — принята      |
| а) иконы, принесенныя къ намъ изъ Гредіи                                                      | въ Россію 114                                                   |
| б) сохранившілся въ Спасской церкви на Берестовь 50                                           | в) Вторая часть, обнимающая законы Греческихъ Государей         |
| в) мозаическія и живописныя наображенія Кіево-Софійскаго                                      | въ пользу Церкви, принята ли въ Россію? Необходимость           |
| собора                                                                                        | Русскаго Церковнаго Устава                                      |
| г) изображенія Новгородскаго Софійскаго собора 53                                             | 2. Церковный Уставъ св. кн. Владиміра:                          |
|                                                                                               | а) разные списки и содержаніе этого Устава 118                  |
| ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., ., .                                                      | б) подминность его                                              |
| 6. Св. кресты и крестное знаменіе:                                                            | в) значеніе его по отношенію къ древнему церковно-Византій-     |
| а) въ какомъ видъ употреблялся у насъ св. крестъ 56                                           | скому законодательству и къ Русской жизни 138                   |
| б) какое употреблялось перстосложение для крестнаго знаме-                                    | 3. Вившин преимущества Духовенства                              |
| нія и благословенія                                                                           | 4. Источники для содержанія Духовенства:                        |
|                                                                                               | а) десятина                                                     |
| а) мощи папы Климента, ученика его Фива и другихъ, пряне-<br>сенныя къ намъ изъ чужихъ странъ | б) судныя пошанны                                               |
| сенныя къ намъ изъ чужихъ странъ 58 б) открытіе мощей св. равноапостольной Княгини Ольги и    | в) жалованье отъ Киязя и приношенія отъ прихожанъ 149           |
|                                                                                               | ГЛАВА V. Первые монастыри въ Россін и состояніе вѣры и          |
|                                                                                               | · · ·                                                           |
| в) открытіе мощей св. муч. Бориса и Гавба и установаеціе въ<br>честь ихъ праздинка            | нравственности.                                                 |
|                                                                                               | 1. Монастыри въ Кіевъ и его окрестностяхъ: Михайловскій, Геор-  |
| 7,1111                                                                                        | гіевскій и другіе                                               |
|                                                                                               | 2. Монастыри въ Новгородъ: Софійскій, Перынь, Юрьевскій 152     |
| 9. Священнодъйствія:                                                                          | 3. Монастыри въ другихъ мъстахъ Россіи:                         |
| а) службы диевныя и праздинчныя, богослужебныя кинги 69                                       | а) Валаамскій                                                   |
| б) таинства и вообще церковныя требы                                                          | б) Ростовскій-Аврааміевъ                                        |
| 10. Свящ. сосуды и прочая церковная утварь, свящ. одежды 73                                   | <ul><li>и) Новоторжскій</li></ul>                               |
| 11. Обычай погребать умершихъ въ церквахъ и при церквахъ 75                                   | 4. Вообще состояніе въры и правственности:                      |
| ГЛАВА III. Первыя училища въ Россіи и памятники духов-                                        | а) остатки языческихъ сусвърій, правовъ и обычаевъ/161          |
| наго просвъщенія и ученія.                                                                    | б) примъры христіанскаго благочестія: св. Владиміръ и его       |
|                                                                                               | дъти, пъкоторые пастыри Церкви                                  |
| 1. Заботливость св. Владиміра о просв'єщеній Русскихъ и осно-                                 | в) мъры для насажденія христіанскаго благочестія въ народъ. 163 |
| ваниыя имъ училища                                                                            |                                                                 |

| C <sub>1</sub>                                                   | rp. |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| ГЛАВА VI. Первоначальное отношение Русской Церкви къ             |     |
| другимъ Церквамъ и обществамъ христіанскимъ.                     | -   |
| 1. Отношение Русской Церкви къ Константивопольскому Патріарху. 1 | 67  |
| 2. Сношенія ся съ Церковію Болгарскою 1                          | 71  |
| 3. Спошенія съ Аоономъ 1                                         | 73  |
| 4. Спошенія съ прочими восточными патріархами 1                  | 74  |
| 5. Отношеніе къ Римскому патріарху:                              |     |
| а) разборъ доказательствъ, будто Русскіе крестились при Вла-     |     |
| димірт въ Римскую втру и были въ пачалт покорны папт. 1          | 76  |
| б) доказательства изъ нашихъ льтописей и изъ западныхъ           |     |
| писателей, что Русскіе приняли въру съ востока, а не съ          |     |
| запада, и нимало не находились въ подчинении папъ 1              | .88 |
| примъчанія.                                                      |     |
| 1. Къ предисловію и вступленію 1                                 | 95  |
| 2. Къ главь первой 1                                             |     |
|                                                                  | 216 |
| 4. Къ главь третьей 2                                            | 256 |
| 5. Къ главъ четвертой 2                                          | 266 |
| 6. Къ главъ пятой 2                                              |     |
| 7. Къ главъ шестой 2                                             | 186 |